
Neden Kötülük Var?





Neden
Kötülük Var?

R. C.  S P R O U L

ÖS



Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul – Türkiye
info@karanliktanisiga.com 
www.karanliktanisiga.com
tr.ligonier.org 
Tel: (0212) 567 89 93

Kitap: Neden Kötülük Var?
Yazar: R.C. Sproul
Özgün Adı: Why Is There Evil?
Çevirmen: Göksel Erdoğdu
Çeviri Editörü: Samet Şahin
Düzeltmen: Nurşilan Şahin 
Mizanpaj: Aysun Alsancak

ISBN: 978-625-95499-0-3
T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika No: 52351

© 2021 by the R.C. Sproul Trust. All rights reserved. Originally 
published by Ligonier Ministries. Translated and published by 
permission.

Bu kitabın her türlü yayın hakkı saklıdır ve izin ile kullanılmıştır. 
Telif hakkı sahiplerinin yazılı izni olmadan bu yayın, makale 
tarzında yayınlar içinde bulunan kısa alıntılardan hariç 
herhangi bir biçimde basılıp çoğaltılması yasaktır. Kitabın 
metnini kullanmak isteyenler, telif hakkı sahiplerinin izni için 
yayıncıya başvurmalıdır.

Basım: Anadolu Ofset – Tel: (0212) 567 89 92
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul - Türkiye
2. Basım Eylül 2025



İçindekiler

Bir	 Kötülük Sorunu ................................... 7

İki	 Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir? . 27

Üç	 Kazalar .............................................. 45

Dört	 İlahi Takdir ve Acı Çekme ................... 57

Beş	 İlahi Takdir ve Kötülük ....................... 69

Altı	 Eyüp’ün Örneği ................................. 79

Yedi	 Acı Çekme ve Günah ......................... 89

Sekiz	 Birlikte İyilik için ................................ 97

Dokuz	 Kötü, İyi Değildir ............................. 107

On	 Tanrı’yı Sevenler Uğruna .................. 117





7

Birinci Bölüm

Kötülük Sorunu

İnsanlar Hristiyanlığa itiraz ettiklerinde, Hristiyan-
ların sıklıkla duydukları iki ayrı ama birbiriyle ya-

kından ilişkili sorun kötülük sorunu ve insanların acı 
çekmesi sorunudur. Kötülükle ilgili ilk sorun genellik-
le şu şekilde ifade edilir: Sonsuz derecede doğru, kut-
sal ve mükemmel olan bir varlık nasıl olur da günahın 
var olma olasılığının bile bulunduğu bir yaratılış ya 
da yaratık yaratabilir? Eğer her şey Tanrı’nın varlığına 
dayanıyorsa, bu dünyada kötülüğün varlığını açık-
lamak için kötülüğü Tanrı’nın kendisinde bir yerde 
bulmamız gerekmez mi? Dolayısıyla, kötülük sorusu 
Tanrı’nın erdemliliği ve kutsallığıyla ilgilidir. Acı çek-
me sorusu bununla yakından ilişkilidir, ama aynı soru 



Neden Kötülük Var?

8

değildir. Acı çekme sorusu şudur: İyiliksever bir Tanrı 
yaşamda var olduğunu gördüğümüz tüm acılara nasıl 
izin verebilir? Bunlar iki ayrı sorudur. İlki daha çok 
felsefi bir sorudur. İkincisi ise daha çok bu dünyadaki 
acı, ızdırap ve trajedi sorunuyla başa çıkmaya yönelik 
pratik bir sorudur. Bu sorulara teker teker bakalım.

 On dokuzuncu yüzyılda yaşamış bir teolog kötü-
lük sorununun Hristiyan inancının zayıf noktası ol-
duğunu söylemiştir. Kötülüğün varlığına dair tatmin 
edici bir açıklama getirilemeyeceğini savunmuştur. 
Pek çok şüpheci ve ateist, eğer Tanrı kötülüğün evre-
ne girmesini engelleyemediyse, o zaman her şeye gücü 
yeten olmadığını belirtmiştir. Eğer bunu durdurabile-
ceği hâlde durdurmamayı seçtiyse, o zaman iyiliksever 
değildir. Yani kötülük sorununa hangi açıdan bakar-
sanız bakın, bir şekilde Tanrı’nın doğası üzerine bir 
gölge düşmektedir.

Tarihsel olarak, kötülüğün kökeni sorusunu Hris-
tiyan bakış açısıyla yanıtlamak için pek çok girişimde 
bulunulmuş ve bu girişimler bize teodise denilen şey 
aracılığıyla ulaşmıştır. Grekçede “Tanrı’yı savunmak” 
anlamına gelen teodise, Tanrı’yı dünyadaki kötülüğün 
varlığı konusunda savunma girişimidir. Ancak bana 
göre, kötülük sorunu sorusuna henüz hiç kimse yeterli 
bir yanıt verememiştir.



Kötülük Sorunu

9

Bir Hristiyan’ın bu soruyla karşılaştığında yapması 
gereken ilk şey, hemen “Cevabı bilmiyorum” demek ve 
sorunun ciddiyetini kabul etmektir. Oyun oynamaya 
çalışmayın. Saklanmaya çalışmayın. Kaçmaya çalışma-
yın, doğrudan yüzleşin. İnsanların biz Hristiyanların 
ciddi bir sorun olduğunun farkında olduğumuzu, bu 
sorundan bihaber olmadığımızı görmeleri önemlidir. 
Şimdi bazılarının bu sorunu nasıl ele aldığını görmek 
için birkaç teodiseye bakalım. İlk olarak, bazıları bu 
soruya kötülüğün gerçekliğini tamamen inkâr ederek 
ve kötülüğün bir yanılsama olduğunu savunarak yak-
laşmıştır. Bana göre bu kaçamak bir yaklaşımdır, çün-
kü hepimizin her gün deneyimlediği gerçekliği ciddi 
bir şekilde hesaba katmamaktadır.

 İkinci yaklaşım ise kötülüğün aslında iyiliğin tak-
dir edilmesi için gerekli bir ön koşul olduğu ve do-
layısıyla son tahlilde kötülüğün iyi olduğudur. Bunu 
somut terimlerle ifade edelim: İnsanın özgürlük için-
de iyiliği gerçekten deneyimleyebilmesi için kötülük 
sorununu deneyimlemesi gerekiyordu. Kurtuluşunu 
takdir edebilmesi için kötülüğün gerçekliğini dene-
yimlemesi gerekiyordu. Kilise tarihinde pek çok kez 
önerilmiş olan bu şemada, düşüş aslında ileriye doğru 
bir sıçramaydı. Aşağıya doğru değil, yukarıya doğru 
bir düşüştü. Bu, Tanrı’nın kendisinin insan günahının 



Neden Kötülük Var?

10

dünyaya girişine koyduğu olumsuz yargıyı yeterince 
ve ciddiyetle ele almamaktadır.

Bir diğer önemli ve etkileyici teodise, on yedinci 
yüzyıl Kartezyen düşüncesinden doğan rasyonalist 
felsefe ekolünde yer alan Gottfried Leibniz tarafından 
sunulan teodisedir. Leibniz’in teodisesi zekicedir ve 
Hristiyan insanların diğer insanları günahın kökenine 
dair bir açıklamamız olduğuna ikna etmek için bunu 
kullandıklarını gördüm. Aslında bir keresinde üni-
versitedeki bir felsefe dersinde bir deney yapmıştım. 
Öğrencilere kötülük sorununa felsefi bir açıklama 
getireceğimi söyledim ve Leibniz’in davasını elimden 
geldiğince tutkulu ve etkili bir şekilde ortaya koydum. 
Dersimi bitirdiğimde sınıfa “Bu mantıklı mı?” diye 
sordum. Sınıftaki her bir öğrenci argümana ikna oldu. 
Bu bana bir şey öğretti. Bu argümanı kullanarak tar-
tışmaları her zaman kazanabileceğimi fark ettim. Ama 
bunun yanlış olduğunu ve yanlış bir unsur içerdiğini 
biliyordum. Sınıfa bu argümanı neden kabul etmeme-
leri gerektiğini gösterdikten sonra fikirlerini değiştir-
diler. Ancak Leibniz’in durumu çok ikna edici olabilir 
ve sizi uyarıyorum, Hristiyan dürüstlüğü, soruyu ele 
alırken bu tür yanıltmacaları kullanmamamızı gerek-
tirir.



Kötülük Sorunu

11

Leibniz, teodisesine kötülüğe ilişkin üçlü bir ay-
rım yaparak başlar. Ahlaki kötülük, fiziksel kötülük 
ve metafiziksel kötülük olarak adlandırdığı kavramları 
birbirinden ayırır. Tüm bu kavramlarda kötülük or-
tak bir anlam dizisi içerir: Her birinde kötülük negatif 
kategorilerde bir tür eksiklik olarak tanımlanır. Bu, 
kötülüğün orta çağdaki privatio ya da yoksunluk, yani 
iyinin eksikliği olarak tanımlanmasına kadar gider.

Ahlaki kötülük, ahlaki iyiliğin yoksunluğudur. Bu 
bir eksikliktir. Fiziksel kötülük, fiziksel iyiliğin eksikli-
ğidir. Metafiziksel kötülük, metafiziksel iyiliğin eksik-
liğidir. Ahlaki kötülük, ahlaki yaratıkların eylemleriy-
le, ahlaki faillerin iradi davranış kalıplarıyla ilgilidir. 
Fiziksel kötülük bizim felaket veya trajedi terimleriyle 
tanımladığımız şeylerdir: depremler, kasırgalar, yan-
gın, rüzgâr, fırtına ve salgın hastalıklar. Metafiziksel 
kötülük ontolojik kusurlulukla ilgilidir. Ontoloji, şey-
lerin özü olan “varlık” ile ilgilidir. Ontolojik bir me-
sele, bir şeyin ne olduğu, varlığı, özüdür. Metafiziksel 
kusurluluk, kendi kendine var olan ezelî bir varlıktan 
daha az olmak, nihai olandan daha az olmaktır. Ku-
surlu bir şey, yaratılmış ve bağımlı olan, değişime, olu-
şuma ve çürümeye uğrayan şey olacaktır. Kısacası, me-
tafiziksel olarak yoksun (eksik) olan şey sonlu olandır.



Neden Kötülük Var?

12

Leibniz’in temel tezi, fiziksel kötülüğün metafizik-
sel kötülükten, ahlaki kötülüğün de fiziksel kötülük-
ten “aktığı”dır. Yani ahlaki kötülüğe sahip olmamızın 
nedeni dünyanın metafiziksel olarak kusurlu varlık-
larla dolu olmasıdır. Günah işliyorum çünkü zayıfım. 
Zayıfım çünkü sonluyum. Ve günahsız olabilmemin 
tek yolu, sonlu yaratıklarla özdeşleşen içsel metafizik-
sel zayıflığı aşabilmemdir. Hata yapmak insani bir şey-
dir çünkü sonluyuz. Bilgimizin, fiziksel gücümüzün 
ve dayanıklılığımızın sınırları vardır. Tanım gereği, 
her şeye gücü yeten değiliz, her şeyi bilen değiliz, Tan-
rı’nın sahip olduğu her şeye sahip değiliz. Dolayısıyla, 
bir anlamda basit insani zayıflığımdan ötürü günah 
işlemem kaçınılmazdır.

Ancak şu soru hâlâ geçerlidir: Tanrı neden böyle-
sine sınırlı, zayıf ve sonlu bir yaratık yaratsın? Leib-
niz, Tanrı’nın yaratması gerçeğinin, O’nun açısından 
hayırsever bir eylem olduğunu anlamıştır. Bu yüzden 
Tanrı’yı yaratmak istediği için suçlayamayız. Ancak 
Tanrı bu yaşam armağanını, bu varlık armağanını di-
ğer yaratıklara verecekse, bunu en iyi nasıl yapabilir? 
Neden insanı ahlaki açıdan mükemmel yaratmıyor? 
Şüphecilerin ortaya attığı yargı budur. Eğer Tanrı in-
sanı yaratacaksa, neden onu mükemmel derecede iyi 
yaratmıyor?



Kötülük Sorunu

13

Leibniz bunun yapamayacağı için olduğunu söy-
ler. Tanrı bile mükemmelen iyi bir yaratık yaratamaz, 
çünkü onu ahlaki olarak mükemmelen iyi yaratma-
sı için fiziksel olarak da mükemmelen iyi yaratması 
gerekir ve fiziksel olarak mükemmelen iyi yaratması 
için metafizik olarak da mükemmelen iyi yaratması 
gerekir ki bu imkânsızdır, çünkü bu durumda başka 
bir Tanrı yaratması gerekir. Sonsuz, ezelî, kendi kendi-
ne var olan ve varlığında eksiksiz olan başka bir Tan-
rı yaratması gerekirdi. Ama Tanrı’nın başka bir Tanrı 
yaratması imkânsızdır. Neden mi? Çünkü Tanrı’nın 
yaratacağı her şey, varoluşu için ilk Tanrı’ya bağımlı 
olacaktır. Ezelî olmayacaktır. Kendi kendine varolu-
şu olmayacaktır. İlk etapta onu var eden Yaratıcı’dan 
ontolojik olarak daha aşağı olacaktır. Geçici bir baş-
langıcı olduğu gerçeği, kendisini ilk Tanrı’dan ayıra-
caktır. Dolayısıyla, Tanrı başka bir Tanrı yaratamaz, 
ancak Tanrı neredeyse sonsuz sayıda farklı türde varlık 
yaratabilir.

Mesele şu değildir: Tanrı mükemmel bir dünya ya-
ratmak zorunda mıdır? O’ndan mükemmel bir dünya 
yaratmasını talep edemeyiz. Ancak Tanrı ahlaklıysa, 
doğruysa, Tanrı’dan mümkün olan tüm dünyaların 
en iyisini yaratmasını talep edebiliriz. Filozofların 



Neden Kötülük Var?

14

ortaya attığı varsayımsal dünya, imkânsız bir durum-
dur. Filozofun sorması gereken soru şu olmamalıdır: 
Neden kötülük var? Aksine, filozof şöyle demelidir: 
“Tanrı’nın dünyayı zaten sahip olduğundan daha fazla 
kötülükle yaratmamış olması güzel değil mi?” O ya-
pabileceğinin en iyisini yapmıştır. Mümkün olan tüm 
dünyaların en iyisini yaratmıştır.

Leibniz’in baş düşmanı Voltaire’di. Voltaire’in 
Candide adlı oyunu Leibniz’e saldırmak için yazılmış-
tır. Bu oyunda Dr. Pangloss karakteri Leibniz’i temsil 
eder. Dr. Pangloss mümkün olan tüm dünyaların en 
iyisinden bahseder. Lizbon depremi olur, binlerce kişi 
ölür ve Pangloss yine de mümkün olan tüm dünyala-
rın en iyisinden bahseder. Bu, Voltaire’in Leibniz’in 
teodise tezine karşı hicivli bir yorumuydu.

Şimdi, Leibniz’in teodisesiyle ilgili sorunlar var. Bir 
entelektüel sorun ve bir de Kutsal Kitap’a dayalı soru-
nu vardır. Entelektüel sorun, Leibniz’in en temel akıl 
yürütme hatalarından birini yapmış olmasıdır, ancak 
bu, ayırt edilmesi en zor akıl yürütme hatalarından bi-
ridir. Eşitlik yanılgısına düşmüştür. Bu ayrımların her 
birinde kötülük teriminin anlamı değişmektedir. Ahla-
ki kötülük, cezalandırıcı önlemleri hak eden bir kav-
ramdır. Tanımı gereği ahlaki kötülük, iradeli yaratık-



Kötülük Sorunu

15

ların ortaya çıkardığı türden bir kötülüktür. Metafizik 
kötülük ise insanı ahlaki açıdan kötü olmaktan mazur 
gösterir. İnsana ve Tanrı’ya bir mazeret sunar. Kötü-
lüğün varlığı için Tanrı’yı savunup haklı çıkarmakla 
kalmaz, aynı zamanda kötülüğün varlığı için insanı da 
haklı çıkarır. İnsan gerçekten sorumlu tutulamaz çün-
kü metafiziksel kusurluluğu nedeniyle günah işlemesi 
gereklidir. Ve eğer insanların günah işlemesi gerekliy-
se, doğamız gereği yapmamız gereken şeyi yaptığımız 
için nasıl yargılanabiliriz?

Kutsal Kitap açısından başka sorunlarımız da var. 
Birincisi, eğer bu şema doğruysa, Tanrı bizi yücelt-
mekten daha fazlasını yapmadığı sürece, cennette 
ahlaki kötülükten özgür olmamız imkânsızdır; bizi 
kötülükten özgür kılmak için bizi tanrılaştırmalıdır. 
İkinci olarak, buna göre Adem hiç düşmez. Adem 
kötü yaratılmıştır, en azından metafiziksel olarak kötü 
ve fiziksel olarak kötü; bu da, onu ahlaki açıdan ma-
zur gösterir. Dolayısıyla, pek çok açıdan Leibniz’in ar-
gümanı kötülük problemi için bir Hristiyan teodisesi 
olarak işlev göremez.

Kötülük sorusunu yanıtlamak için yapılan diğer 
girişimler biraz naif olmuştur. Hristiyanların kötülü-
ğün kökenine ilişkin standart cevabı, kötülüğün in-



Neden Kötülük Var?

16

sanın özgürlüğünden kaynaklandığı ve insanın özgür 
olabilmesi için doğru ya da yanlış yapma kapasitesi-
ne sahip olması gerektiğidir. Ve böylece Tanrı insana 
seçme hakkı vermiştir. Ona özgürlük vermiştir ve bir 
yaratığa kötülüğü seçme özgürlüğü vermek onu kötü 
yapmaz ya da bu kötülükten sorumlu tutmaz. Bu ne-
denle kötülüğün kökenini insanın özgürlüğündeki 
günahkâr seçimlerinde bulabiliriz.

Kutsal Kitap’a göre, insanın özgür olduğunu ve 
günahlarından sorumlu tutulduğunu kesinlikle kabul 
edebiliriz. Ancak kötülüğün kökenine ilişkin gerçek 
soru yalnızca insan özgürlüğüne işaret ederek çözüle-
mez. Peki neden? Hâlâ şu soruyu sormak zorundası-
nız: Bu adam neden kötülük yapmayı seçti? Bu da bizi 
Adem’le Havva’nın düşüşünün sonuçlarını düşünme 
noktasına geri götürür. Adem’le Havva’yı iyilik yerine 
kötülüğü seçmeye iten neydi? Bu soruya her türlü ya-
nıt verilmiştir. Bazıları şöyle der: “Bunu onlara Şeytan 
yaptırdı. Aldatıcı tarafından kandırıldılar.” Ancak he-
men akla şu soru gelmektedir: Eğer aldatıldıkları için 
günah işledilerse, bu gerçekten bir günah mıydı? Eğer 
gerçekten bilmiyorlarsa, mazur görülebilir bir cehalet-
le günah işlemiş olmazlar mıydı?

Bu argümanla ilgili diğer bir sorun ise Kutsal Kitap 
kayıtlarının bize Adem’le Havva’nın bildiğini söyleme-



Kötülük Sorunu

17

sidir. Tanrı onlara ne yapmalarına izin verildiğini ve 
ne yapmalarına izin verilmediğini açıkça söylemiştir. 
Dolayısıyla, günahın dünyaya girişini aldatma yoluyla 
gerçekleşmiş olarak anlayamayız. Peki ya zorlama? Di-
yelim ki, Şeytan onları bunu yapmaya zorladı? Yine, 
eğer bu bir zorlama eylemi olsaydı, o zaman Tanrı 
onları sorumlu tutmazdı. Ama Tanrı onları sorumlu 
tutuyor. Ve anlatı bize onların günah işlemeye zorlan-
dıklarına dair hiçbir ipucu vermez. Anlatıyı her oku-
duğumuzda, Adem’le Havva’nın özgür ve gönüllü bir 
seçimle günah işlediklerini görürüz.

Asıl soru şudur: Adem’le Havva günah işlemeden 
önce ahlaki açıdan ne durumdaydılar? İradelerinin 
eğilimi neydi? İradelerinin eğilimi sadece iyiye doğ-
ru muydu, sadece kötüye doğru muydu, yoksa nötr 
müydü?

Seçim yaptığımızda, her zaman en güçlü eğilimi-
mize, en güçlü arzumuza göre seçim yaparız. Seçimin 
özü budur: Zihin seçim yapar. Bir şey yaparım çünkü 
yapmak istediğim şey budur. Seçim yapmanın anlamı 
budur. Bu bir arzudan kaynaklanan bir eylemdir.

Şimdi, eğer Adem’le Havva’nın yüreğindeki eğilim 
onlar kötü seçimi yapmadan önce de kötüyse, bunda 
ne gibi bir sorun olabilir? Bu onların düşmeden önce 
de düşmüş oldukları, günahkâr oldukları için günah 



Neden Kötülük Var?

18

işledikleri anlamına gelir. Bu, günahın Adem’in dü-
şüşünün sonucu değil, yaratılışın sonucu olduğu an-
lamına gelir. Tanrı kötü eğilimi olan birini yaratmış 
olabilir ve Kutsal Kitap’a dayalı kategorilere bakılır-
sa, kötülüğe olan eğilim bile Tanrı tarafından günah 
olarak kabul edilir. Dolayısıyla, kötü bir eğilime sahip 
oldukları için günah işlediklerini söylersek, o zaman 
kötü doğalarına göre hareket ediyorlardı. Bu da Tan-
rı’yı günahın yazarı yapar ki bu Kutsal Kitap’a uygun 
değildir. Ancak eğilimlerinin yalnızca iyiye yönelik ol-
duğunu varsayalım. O zaman kötüyü seçmiş olmaları 
nasıl mümkün olabilir? Bu onların günahını açıkla-
maz. Ya eğilimleri tarafsızsa? Ya eğilimleri ne iyiye ne 
de kötüye yönelikse? O zaman seçimleri için hiçbir 
sebepleri olmazdı. Bu öyle ya da böyle ahlaki bir eği-
lim olmaksızın bunu yaptıkları anlamına gelirdi. Bu 
ahlaki bir eylem bile olmazdı. Ama daha da büyük bir 
felsefi sorun var. Eğer insanların seçme eğilimleri yok-
sa, seçebilirler mi? Hayır, iradenin nötr durumu kişi-
yi felçli bir durumda bırakır. Seçim yapmanın hiçbir 
yolu yoktur. Yani bu durumu açıklayamaz. Öyleyse 
düşüşü açıklamak için Hristiyan’ın elinde ne kalıyor?

Bu noktada şunu sormak zorundayız: Kötü bir şey 
yapmak için ayartılmak günah mıdır? Ya günah olan 



Kötülük Sorunu

19

bir şey yapmak için ayartılırsam ama bu ayartıya göre 
hareket etmemeyi seçersem? Günah işlemiş oldum 
mu? Bunun ayartılmakla neyi kastettiğimize bağlı ol-
duğunu söyleyebilirim.

Bahçede, yalanın babası ortaya çıktı ve meyveyi ye-
menin iyi olacağını söyledi. Öyleyse yeme konusuna 
bir göz atalım. Bir şeyin potansiyel olarak iyi oldu-
ğunu görmek ve iyi olan bir şeyi yemeyi düşünmek 
ve arzu etmek, sonra da onu tatmak yanlış değildir. 
İsa çölde aç kalmıştı. İsa’nın aç olmasında ve yemek 
istemesinde hiçbir sorun yoktu; bunda günah yoktu. 
Sadece bu arzu doğrultusunda hareket ederse günah 
olurdu. Ama eğer Tanrı’ya itaatsizlik etmeyi arzulasay-
dı, bu günah olurdu. Eğer oturup özünde kötü olan 
bir şeyi yapmayı arzularsam, o zaman zaten içsel ola-
rak günah işlemiş olurum. İşte bu noktada işler çok 
karmaşık bir hâl alır. Adem’le Havva’nın meyvenin 
güzel ve iştah açıcı olduğunu düşündüklerini ve onu 
arzuladıklarını görebiliriz, ancak yiyeceğe duydukları 
arzu Tanrı’yı hoşnut etme arzularıyla çatışmıştır.

Özgür olmanın ne anlama geldiğini de düşünmeli-
yiz. Hümanist özgürlük kavramı, önceden hiçbir eği-
lim, hiçbir meyil, bizi belirli bir yöne sevk edecek hiç-
bir şey olmadan seçim yapabilme yeteneğidir; böylece 



Neden Kötülük Var?

20

seçimlerimiz tamamen öngörülemez ve kendiliğinden 
olacaktır. Eğer bu özgürlük kavramını kabul edersek, 
o zaman bir şeyin yoktan var olabileceğine dair felsefi 
ilkeyi de kabul etmiş oluruz.

Mesele determinizme (belirlenimcilik)* karşı inde-
terminizmdir (belirlenmezcilik)**. Özgürlük, belirsizlik 
değildir. İndeterminizm boş bir kavramdır. İndeter-
minizm diye bir şey yoktur. Her şey belirlenmiştir. 

* Çevirmen Notu: Determinizm (ya da belirlenimcilik), evrenin 
işleyişinin, evrende gerçekleşen olayların çeşitli bilimsel yasalar-
la, örneğin fizik yasalarıyla, belirlenmiş olduğunu ve bu belir-
lenmiş olayların gerçekleşmelerinin zorunlu olduğunu öne süren 
öğretidir. Günlük hayatta aldığımız kararlar, düşüncelerimiz, 
eylemlerimiz, ahlaki tercihlerimiz belirlenmiş ve kesin kurallar 
içerisindedir. Özgür irade yanılsamadır (Kaynak: Wikipedia).
** Çevirmen Notu: İndeterminizm (ya da belirlenmezcilik), de-
terminizm anlayışını reddederek evrende meydana gelen her şe-
yin değişmez yasalarla açıklanamayacağını, nedensellik yasasına 
bağlı olmadan gerçekleşen olay, olgu ve süreçlerin de bulunabi-
leceğini, insan iradesinin her zaman neden-sonuç zincirine bağlı 
olarak çalışmadığını ileri süren görüştür. İndeterminizm, insan 
iradesinin özgür olduğunu savunmaktadır. İndeterminizme göre 
insanlar ahlaki eylemlerde bulunurken özgürdür. Çünkü insan 
eylemlerini etkileyen, belirleyen veya kısıtlayan hiçbir etken 
yoktur. İnsan kendi özgür iradesini kullanarak özgürce eylem-
lerini yapar ve bu nedenle kişi davranışlarından sorumludur. 
İnsan kendini özgür hissettiği için toplumdaki ahlak yasalarına 
özgürce uymaktadır (Kaynak: felsefe.gen.tr).



Kötülük Sorunu

21

Soru şudur: Belirlenmenin odağı nedir? Özgürlüğün 
özü, benim dışımda bir şey ya da birileri tarafından 
belirlenmek yerine kendi kendini belirlemektir (öz 
belirlenim). Özgürlük, yapmak istediğim şeyi yapmak 
demektir. Yapmak istediğim şeyi yaptığımda özgür ol-
muyor muyum? Bunu yapmamın nedeni bunu yap-
mak istememdir. Nedeni bu. Bunu yapmak için bir 
eğilimim var. Şöyle diyebilirim: “Zihnim bunu onay-
lıyor. Bunun iyi olduğunu düşünüyorum. Bunu yap-
mak istiyorum.” Ve böylece o şeyi yaparım. Bu özgür 
bir eylem midir, yoksa arzularım tarafından mı belir-
lenmiştir? Eğer benim tarafımdan belirlenmişse, öz-
gür olmadığını söyleyebilir miyiz? Özgürlüğün özü öz 
belirlenimdir, ancak bu bir tür determinizmdir; yani 
eylem, seçimi yapan kişi tarafından belirlenir.

Şimdi burada başka bir sorunumuz var. Yoktan (ex 
nihilo) yaratmaktan bahsettiğimizde, bugün kültürü-
müzde bu kavramın yanlış anlaşılması söz konusudur. 
Augustinus yoktan (ex nihilo) yaratılıştan söz ettiğin-
de, dünyanın mutlak anlamda yoktan var olduğunu 
söylemiyordu. Tanrı’nın evreni şekillendirmek ve bi-
çimlendirmek için kullandığı önceden var olan bir 
madde olmadığını söylüyordu. Dünya kesinlikle bir 
şeyden çıkmıştır; Tanrı’dan, Tanrı’nın zihninden ya da 



Neden Kötülük Var?

22

amaçlarından çıkmıştır. Peki dünya neden ortaya çık-
mıştır? Çünkü Tanrı o ortaya çıksın diye niyet etmiş-
tir çünkü onun ortaya çıkmasını istemiştir. Yaratılışın 
ortaya çıkmasının bir nedeni vardır. Yaratılış öylesine 
gerçekleşmedi; Tanrı dünyayı keyfi, mantıksızca ya da 
spontane bir şekilde yaratmadı. O dünyanın yaratıl-
masını istedi. Bu entelektüel, akıllıca bir karardı. Ya-
ratmadan önce yaratma arzusu vardı. Evet, Tanrı bile 
bir şeyi yapmadan önce onu yapma arzusuna sahip 
olmalıdır. Özgürlüğün özü budur. Tanrı budur. Tanrı 
istediğini yapmakta özgürdür.

Özgürlük için kullanmamız gereken bir tanım, ne 
istediğinizi seçebilme yeteneğidir. Herhangi bir arzu 
olmadan seçim yapabilme yetisi kendiliğinden (spon-
tane) oluşumdur ve bu tür bir yaratımı Tanrı bile ya-
pamaz. Tanrı bile kendi kendini yaratma ya da kendi-
liğinden oluşma gücüne sahip değildir. Maddi olarak 
bir şeyi yoktan var etme gücüne sahiptir. Ancak bu 
“yoktan var etme” O’nun bunu yapmak üzere bir ön 
yatkınlığı olmadığı anlamına gelmez.

Basitçe birinin özgür seçimiyle eyleme geçtiğini 
söyleyemeyiz. Birinin bunu neden özgürce seçtiğini 
sormalıyız. Onu bunu özgürce seçmeye iten şey nedir? 
Adem’in günahı için tatmin edici bir mantıksal açıkla-



Kötülük Sorunu

23

ma yoktur. İyi, kötü ve nötr olanı düşündüğümüzde, 
bu üçünden birini seçmek zorundayız ve bu mantık-
lı bir seçim olmalı. Biri mantıken imkânsız olabilir. 
Bir diğeri Tanrı’nın erdemliliğini yok eder. Bir diğeri 
tarihin en büyük zihinlerini karıştırmaktadır. Ancak 
kilisenin her zaman benimsediği görüş şudur: İnsanın 
eğilimi yalnızca iyiliğe yönelikti, ama yine de kötülü-
ğü seçti.

Bu bir gizemdir. Bunun nasıl yapılabileceğini bil-
miyorum ama yapıldığını biliyorum. Karl Barth buna 
“imkânsız olasılık” adını vermiştir. Ben buna “imkân-
sız olasılık” demekten hoşlanmıyorum çünkü eğer ol-
duysa, o zaman mümkün olmuştur. Ama bunun nasıl 
mümkün olduğunu bilmiyoruz. İnsanın nasıl günah 
işlediği bir gizemdir.

Ancak bunun şu an bir gizem olması, sorumuzun 
yanıtının gelecekte keşfedilmeyeceği anlamına gelmi-
yor. Akıl hocam John Gerstner’in bir keresinde bana 
söylediği gibi, parlak bir teolog gelip bunu çözebilir. 
Bir öğrenci olarak hayatımda birçok kez çözemediğim 
zor bir soruyla karşılaştığımı, ancak daha sonra sorunu 
çözdüğümü belirtti.

Tüm bunlar, kötülük sorunuyla boğuşan Hristiyan 
inancını eleştirenlerle karşılaştığımızda tek seçeneği-



Neden Kötülük Var?

24

mizin teslim olmak olduğu anlamına mı geliyor? Böy-
le bir durumda Hristiyan inancını terk etmek zorunda 
mıyız? Hayır, çünkü kötülük sorunu hakkında konuş-
tuğumuzda, iyilik sorunu hakkında da konuşmalıyız.

Kötülük gerçeğiyle karşı karşıya olduğumuzu bi-
liyoruz. Peki, kötülük sorununun var olabilmesi için 
gerekli ön koşullar nelerdir? Kötülüğün bir sorun ola-
bilmesi için ne olması gerekir? İyilik. Önce nihai iyi-
lik yoksa nihai kötülük sorunu da yoktur. Kötülüğün 
varlığı Tanrı’nın varlığının en büyük kanıtlarından bi-
ridir. Bu argümanın ironisi de budur: Önce iyilik so-
runu olmadıkça kötülük sorunu da olamaz. Kötülüğü 
her zaman olumsuz, bağımlı, türetilmiş kategorilerle 
tanımlarız. Kötülüğün privatio ya da negatio olduğu-
na dair Orta Çağ ayrımını hatırlayalım; yani kötülük 
iyinin yoksunluğu ya da olumsuzudur. Bu bir yok-
sunluktur. Bir eksikliktir. Kötülük, tanımı gereği bir 
standart olarak iyiye bağımlıdır. Kutsal Kitap kötülük 
sorununu nasıl ele almaktadır? Kutsal Kitap kötülü-
ğü nasıl tanımlamaktadır? Olumsuz olarak. Haksızlık, 
yasasızlık, itaatsizlik, ahlaksızlık, Mesih karşıtlığı ve 
benzerleri. Ahlaksızlık sadece ahlakın ne olduğu açı-
sından tanımlanabilir. İtaatsizlik ancak itaatin ne ol-
duğu arka planında değerlendirilebilir. Negatif (olum-



Kötülük Sorunu

25

suz) olanın, var olabilmesi için referans noktası olarak 
pozitif (olumlu) olana ihtiyacı vardır.

Ancak ve ancak nihai iyiliği varsayarsak kötülük bir 
sorun hâline gelebilir. Elbette bir filozof iyiyi varsay-
dığımızı söyleyebilir, ancak bir iyi varsa, iyi gerçekten 
iyi değildir çünkü kötülük sorunumuz vardır. Filozof, 
nihai iyilik kavramını ortadan kaldırmamız ve iyi ya 
da kötü diye bir şey olmadığı fikrini benimsememiz 
gerektiğini söyleyecektir.

Bu ağır bir yanıttır. Nihilizmin temel iddiası bu-
dur. Ancak kötülük sorununun referans noktasından 
hareketle Tanrı’nın varlığına karşı çıkan çoğu insan 
iyiliğin gerçekliğini varsaymaktadır. İnsanlarla ko-
nuştuğumda, kötülük problemiyle ilgili bir sorunum 
olduğunu kabul ediyorum. Ama onlara benim soru-
numun onlarınkinin yarısı kadar büyük olduğunu 
söylüyorum. Eğer kötülüğün gerçekten var olduğunu 
düşünüyorsanız, o zaman kötülüğün iyilikten ayrı ola-
rak nasıl var olabileceğini açıklamak gibi bir sorunu-
nuz var demektir. Ve nihai iyiliği açıklamanın tek yolu 
da Tanrı’dır. Dolayısıyla, argümanınız sizi Tanrı’ya ya 
da kötülüğün gerçekliğini inkâra götürür.

Ancak kötülük sorununu inceledikten sonra bile, 
Hristiyan inancına karşı duygusal argümanlardan bi-



Neden Kötülük Var?

26

rini ele almamız gerekir: acı çekme sorunu. Bu konuyu 
gelecek bölümlerde daha ayrıntılı olarak ele alacağız.



27

İkinci Bölüm

Kötülük Nedir
ve Nereden 
Gelmiştir?

“Kötülük nedir?” ve “Nereden gelmiştir?” soru-
larını kısa bir bölümde tam olarak ele almak 

mümkün değildir. Ancak bu ağır konulara kısa bir gi-
riş yapmaya çalışacağım.

“Kötülük nedir?” diye sorduğumuzda, öncelikle 
kötülük kelimesini farklı şekillerde kullandığımızı an-
lamamız gerekir. Kötülüğü tanımlamaya çalıştığımız-
da, kötülüğün gerçekten var olup olmadığı sorunuyla 
karşı karşıya kalırız. Bu bize garip gelebilir, ancak be-
nim ilk iddiam kötülüğün olmadığı, yani kötülüğün 
var olmadığıdır. Neden mi? Çünkü kötülük hiçbir şey-
dir.



Neden Kötülük Var?

28

Christian Science (Hristiyan Bilimi)* dini, kötülü-
ğün gerçekliğini tamamen reddeder ve kötülüğün bir 
yanılsama olduğunu düşünür. Benim savunduğum 
şey bu değil. Bir keresinde Hristiyan Bilimi’nin bir 
sözcüsüyle kötülüğün doğası konusunda tartışmıştım. 
Onun görüşü kötülüğün bir yanılsama olduğu yönün-
deydi. Tartışmamız sırasında ona benim bir yanılsa-
ma olduğumu düşünüp düşünmediğini sordum. Be-
nim bir yanılsama olduğumu düşünmediğini söyledi. 
Benim gerçek olduğumu düşünüyordu. Ben de ona 
“Kötülüğün bir yanılsama olmadığını söylememin iyi 
bir şey olduğunu düşünüyor musun?” diye sordum. 
Bunun iyi bir şey olduğunu düşünmedi. Ben de ona, 
“Eğer bunu söylemem iyi değilse, o zaman kötü olma-
lı ve işte sana yanılsama olmayan bir kötülük örneği” 
dedim.

Peki kötülüğün hiçbir şey olduğunu söylerken ne 
demek istiyorum? Hiçbir şey kelimesini alıyorum ve 
etimolojik kökenine dayanıyorum; hiçbir şey terimi 

* Çevirmen Notu: Christian Science (Hristiyan Bilimi) dini ha-
reketi, 19. yüzyılda Mary Baker Eddy tarafından oluşturulmuş-
tur. Bu dini hareket, Üçlübirliği, İsa’nın Tanrılığını ve düşüşü, 
günahı, günahın sonucu olan ıstırabı ve ölümü inkâr etmektedir.



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

29

olumsuz bir ön ek ve bir öznenin birleşiminden gelir. 
Hiçbir şey kelimesi gerçekten de “olmayan şey” anla-
mına gelir.

Bu noktanın altını çiziyorum çünkü kültürümüz-
de kötülüğün bir tür bağımsız madde, içme suyunuz-
da ya da bulutlarda bulunan bir şey, kendi başına var 
olan ve yaşamınızın ve bu dünyanın işlerini etkileyen 
bağımsız bir güç ya da kuvvet olduğu fikrine kapılı-
yoruz. O hâlde kötülüğün ne olduğu hakkında söyle-
memiz gereken ilk şey ne olmadığıdır. Varlığı olan bir 
şey değildir. Kötülüğün varlığı yoktur. Ontolojik bir 
statüsü yoktur.

Daha ziyade, kötülük bir şey olan bir şeyin eyle-
midir. Ben bir şeyim. Siz de bir şeysiniz. İyi olmayan 
bir şey yaptığımda, o zaman kötü olan bir şey yapmış 
olurum; bu durumda kötülük bir varlığın faaliyetidir. 
Kendi başına bir varlığı yoktur. Şimdi bu aşırı detaycı 
bir nokta gibi görünebilir ve kötülüğün nereden gel-
diğine ilişkin ikinci soruyu doğrudan ilgilendirmiyor 
olabilir, ancak daha sonra kötülük tanımımızın, kötü-
lüğün nereden geldiğine ilişkin daha derin soru için 
neden bu kadar önemli olduğunu göstermeye çalışa-
cağım.



Neden Kötülük Var?

30

Kilise tarihinde kötülüğün ne olduğu sorusunu ele 
alan iki büyük teolog filozof Hippolu Augustinus ve 
Thomas Aquinas’tır. Hem Augustinus hem de Tho-
mas kötülüğün doğasını tanımlamak için iki Latince 
kelime kullanmışlardır: negatio ve privatio. Privatio 
yoksunluk, negatio ise olumsuzluk anlamına gelir. 
Dolayısıyla tarihsel ve klasik olarak kötülüğün doğası 
olumsuzluk ve yoksunluk terimleriyle tanımlanmıştır.

Felsefe ve teolojide, gizemli olan şeylere tanımlar 
vermeye çalıştığımız en önemli yollardan biri, olum-
suzlama yolu olarak adlandırılan yöntemi kullanmak-
tır. Bu yöntem bir şeyin ne olmadığından bahseder. 
Örneğin, Tanrı’nın karakteri ve varlığı hakkında ko-
nuştuğumuzda, Tanrı’nın sonsuz olduğunu söyleriz. 
Bu ne anlama gelir? O’nun sonlu olmadığı anlamına 
gelir. Bu, bu olumsuzlama yönteminin bir uygulama-
sıdır. Augustinus ve Thomas, Kutsal Kitap’ın kötülü-
ğün gizemi olarak adlandırdığı kötülüğün doğasını 
tartışmak için önce onu olumsuzlama yoluyla, yani ne 
olmadığıyla anlamamız gerektiğine inanıyordu.

Şimdi, bu anlamda kötülük ancak ve ancak iyi ola-
nın arka planında tanımlanabilir. Kutsal Kitap kötülü-
ğü tanrısızlık, haksızlık ve adaletsizlik gibi sözcüklerle 



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

31

tanımlar. Her bir terim, söylenen olumlu şeyin karşıtı, 
olumsuzlaması olarak kullanılır. Adaletsizlik ancak bir 
önceki adalet kavramına karşı anlaşılabilir. Haksızlık 
ancak doğruluğun arka planında haksızlık olarak ta-
nınabilir. Bu anlamda, büyük teologlar kötülüğün bir 
parazit gibi olduğunu söylerlerdi. Kötülük, kendi ba-
şına bağımsız bir varlık olarak bilinemez, ancak pozitif 
standarda karşı bilinebilir ve anlaşılabilir. Ve bir para-
zit gibi, eğer barındığı şey ölürse, parazit de onunla 
birlikte ölür, çünkü parazit kendi gücü ve varlığı için 
barındığı şeye bağlıdır. Bu, kötülük için de geçerlidir. 
İyinin arka planı dışında kötülüğü gerçekten tanımla-
yamayız.

Augustinus ve Thomas’ın kullandığı bir diğer ke-
lime de yoksunluk, yani eksikliktir. İstediğiniz bir şeyi 
elde edemezseniz, bu yoksunluk yaşadığınız anlamına 
gelmez, ancak ihtiyacınız olan bir şeyi elde edemez-
seniz, o zaman yoksun bırakıldığınızı, varlığınız için 
gerekli ve temel olan bir şeyden yoksun olduğunuzu 
söyleyebilirsiniz. Westminster Standartları “Günah 
nedir?” diye sorar. Westminster Kısa Kateşizmi’ne 
göre, “Günah, Tanrı’nın yasasına uymamak ve O’na 
karşı gelmektir” (Soru-Cevap 14). İman ikrarı açısın-



Neden Kötülük Var?

32

dan, günah ya da ahlaki kötülük, Tanrı’nın yasasına 
uygunlukta bir eksiklik, bir yoksunluk olarak tanım-
lanır. Doğruluk Tanrı’nın yasasına uymayı, Tanrı’nın 
buyruklarını yerine getirmeyi içerir. Ancak günah, 
Tanrı’nın buyruklarını yerine getirmediğimizde ve 
O’nun doğru olan standartlarına uymadığımızda or-
taya çıkar.

On altıncı yüzyılın Reformcuları kötülüğün klasik 
tanımına eklemeler yapmışlardır. Kötülüğün olumsuz-
lama ve yoksunluk olduğu konusunda hemfikirdiler, 
ancak kimse kötülüğün bir varlığı, bağımsız bir statü-
sü olmadığı için kötülüğün bir yanılsama olduğu so-
nucuna varmasın diye Reformcular Latince bir terim 
daha eklediler: actuosa. Kötülük privatio actuosadır, 
yani kötülük kendi başına var olan bir şey olmasa da 
gerçektir ve etkileri yıkıcıdır. Gerçek bir yoksunluk, Tan-
rı’nın Sözü’ne karşı aktif bir itaatsizlik söz konusudur. 
Ve gerçek varlıklar gerçek kötülüğü gerçekleştirdikle-
ri için, kötülük bağımsız olmasa da yine de gerçektir. 
İşte bu noktada “Kötülük nedir?” ve “Nereden gelir?” 
sorularıyla başlıyoruz. Bu, iki sorunun kolay kısmıdır.

İkinci soru kötülüğün kökeniyle ve kötülüğün nasıl 
olup da tamamen kutsal ve doğru olan bir Tanrı tara-



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

33

fından yaratılmış bir evrene girebildiğiyle ilgilidir. Bu 
evren yalnızca böyle bir Tanrı tarafından yaratılmakla 
kalmamıştır, aynı zamanda böyle bir Tanrı tarafından 
yönetilmektedir. Eğer bu Tanrı kutsal ve doğruysa, 
dünyada bu kadar çok kötülüğe nasıl müsamaha gös-
terebilir? Kötülüğün kökeni Hristiyanlığın zayıf nok-
tası olarak adlandırılmıştır. Hristiyanlığı eleştirenler, 
“Hristiyan hakikat iddiasının en savunmasız olduğu 
nokta, iyi ve kutsal bir Tanrı tarafından yaratıldığı ve 
yönetildiği iddia edilen bir dünyada kötülüğün varlı-
ğıdır” demişlerdir. Bazen biz Hristiyanlar bu sorunun 
ağırlığını hissetmekte başarısız oluyoruz.

Filozof John Stuart Mill, kötülüğün varlığının, 
Tanrı’nın varlığını sorunlu hâle getirdiğini söylemiş-
tir, çünkü Hristiyan Tanrı görüşünde bir yandan Tan-
rı’nın her şeye gücü yeten olduğunu söyleriz. Tanrı, 
mutlak güce sahiptir. Diğer yandan da Tanrı’nın sev-
gi dolu ve iyi olduğunu söyleriz. Mill, bu dünyada-
ki acı, keder, ızdırap ve ahlaki kötülüğe bakarak bu 
iki fikrin, yani Tanrı’nın iyiliği ve Tanrı’nın her şeye 
gücü yeten olmasının mantıksal olarak bir arada ola-
mayacağını söylemiştir. Argümanı şuydu: Eğer Tanrı 
mutlak güce sahipse ve kötülüğün olmadığı bir evren 



Neden Kötülük Var?

34

yaratma gücüne sahipse ya da herhangi bir anda ev-
reni kötülükten arındırma gücüne sahipse ama bunu 
yapmıyorsa, o zaman iyi ya da sevgi dolu değildir. Her 
şeye gücü yeten ne tür bir varlık, kendi yarattığı bir 
evrendeki acı, ızdırap ve kötülüğe seyirci kalabilir ve 
bunları ortadan kaldırmaz? Bu nedenle Mill, O’nun 
iyi olamayacağını söylemiştir. Öte yandan, eğer Tanrı 
iyi ve sevgi doluysa ve yaratılışına bu kadar leke ge-
tiren kötülüğü ortadan kaldırmak istiyor ama bunu 
yapmıyorsa, bu O’nun her şeye gücü yeten olmadığı 
anlamına gelir. Tanrı ya iyi değildir ya da mutlak güce 
sahip değildir. Bu konu için birazdan ele alacağımız 
uygun bir çözüm vardır. Ancak bunu yapmadan önce 
şu soruya kısa bir yanıt vermem gerekiyor: Kötülük 
nereden geldi?

Bilmiyorum.
Bu sorunun felsefi ve teolojik olarak talep ettiği şey 

yeterli bir teodisedir. 1. bölümde öğrendiğimiz gibi 
teodise, evrendeki kötülük sorununa karşı Tanrı’ya 
yönelik entelektüel ve gerekçeli bir savunmadır. Başka 
bir deyişle, John Stuart Mill ve diğerlerinin eleştirile-
rine cevap verme ve Tanrı’yı bu kötülük sorunu için 
savunma girişimidir. Pek çok teodise üzerinde çalıştım 
ama hiçbiri beni tam olarak tatmin edemedi.



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

35

Yaklaşık ayda bir, kötülüğün kökeni sorununu çöz-
düğünü söyleyen birinden mektup alıyorum. Bu mek-
tuplarda bulduğum cevaplar basite indirgenmiş olu-
yor. İnsanlar genellikle sorunun derinliğini göremiyor.

Aldığım en yaygın yanıt, kötülüğün kökeninin 
insanın özgür iradesinde bulunması gerektiği yönün-
de. Hepimiz ahlaki kötülüğü dünyaya getirenin insan 
olduğunu biliyoruz. Bu kişiler Adem’le Havva’ydı ve 
Yaratıcıları tarafından kendilerine bahşedilen seçme 
yetisini kullanıyorlardı; kötülükle sonuçlanan seçim-
ler yaptılar. Günah, Adem ya da Havva (ya da her iki-
si) özgür iradeleriyle Tanrı’ya itaatsizlik etmeye karar 
verdikleri için ortaya çıkmıştır; tıpkı Şeytan’ın iyi bir 
melekken, Tanrı’ya itaatsizlik etmeyi seçerek özgür ira-
desini kullandığında kötü bir düşmüş meleğe dönüş-
mesi gibi. Bu seçimlerin yapıldığını inkâr etmiyorum 
ve bunların kötü seçimler olduğunu da inkâr etmiyo-
rum. Ancak bu açıklama sorunu çözmez, çünkü 1. 
bölümde gördüğümüz gibi, seçimler yapılmadan önce 
bir tür ahlaki eğilim olması gerekir. Jonathan Edwards 
klasik eseri The Freedom of the Will (İradenin Özgür-
lüğü) kitabında bu konuyu dikkatle inceler. Kötü bir 
seçimi açıklayabilmenin tek yolunun o seçime karşı 



Neden Kötülük Var?

36

kötü bir eğilim ya da yatkınlığa sahip olmak olduğu 
sonucuna varır. Adem’le Havva’nın seçiminin kötü 
olduğu açıktır ve bunu kendi iradelerine göre seçmiş-
lerdir. Bu, Şeytan için de geçerlidir. Ancak soru şudur: 
Onların bu eğilimi nereden geliyordu? Adem’le Hav-
va’yı Tanrı’ya itaatsizlik etmeye yönelten şey neydi?

Roma Katolik teolojisi, kötü arzu doktrinini içerir. 
Roma, kötü arzunun ya da güçlü bir arzunun günah-
tan olduğunu ve günaha meylettirdiğini ama kendisi-
nin günah olmadığını söyler. Ancak Kutsal Yazılar’a 
göre, günah olan ve günaha meyleden şey günahlıdır. 
Kötü bir şey yapma arzusu duyan bir varlık, bu kö-
tülüğü yapmayı seçmeden önce, seçimini yapmadan 
önce zaten düşmüştür.

Kötülüğün Adem’le Havva’nın özgür seçimleri 
nedeniyle ortaya çıktığını söyleyen pek çok kişinin 
gözden kaçırdığı nokta budur. Peki ama Tanrı’nın su-
retinde yaratılan ve iyi olan bu yaratıklar neden O’na 
itaatsizlik etmeyi seçtiler? Eğer önceden bir eğilim, 
arzu ya da meyil olmadığını söylerseniz, o zaman ahla-
ki bir eylem olmayan bir seçim tanımlamış olursunuz. 
Yaratığın bir şeyi keyfi olarak yaptığını söylediğinizde, 
onun ahlaki failliğini inkâr etmiş olursunuz.



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

37

Bazı insanlar Yaratılış kitabı 3. bölüme bakarak 
Adem’le Havva’nın Şeytan’ın gücüyle günah işleme-
ye zorlandığı sonucuna varmaktadır. Bu eski bir ar-
gümandır: “Bunu bana Şeytan yaptırdı.” Havva’nın 
öne sürdüğü argüman buydu. Bu onun teodisesiydi. 
Adem Tanrı’ya, “Yanıma koyduğun kadın” dediğinde 
bu argümana sarılmıştır, sanki Tanrı o anda Adem’i 
kendisine sağladığı eşin karşı konulmaz gücü aracılı-
ğıyla kötülüğe zorlamış gibi. Adem aslında şöyle de-
miştir: “Tanrım, onu bana yardımcı olarak yarattın ve 
o da benim uçurumdan düşmeme yardım etti.” Ancak 
kötülük bahçeye gerçek şeytani zorlama yoluyla gir-
miş olsaydı, o zaman mazur görülebilirdi. Ve Kutsal 
Yazılar’a göre taşıdığı ahlaki yargıyı taşımazdı. Bu, 
Adem’le Havva’yı mazur gösterirdi, çünkü Şeytan’ın 
ayartmasına karşı koyacak güçleri olmazdı. Ancak bu 
sadece sorunu felsefi olarak çözmemekle kalmaz, aynı 
zamanda Kutsal Yazıları da ihlal eder.

Bir başka argüman da Şeytan’ın bahçedeki hayvan-
ların en akıllısı olarak tanımlanmasına dayanır. Hav-
va’yı kurnazca argümanlarıyla kandırarak baştan çıka-
rıp onu kandırır ve böylece Havva cehaletinden dolayı 
günaha düşer. Yine, eğer gerçekten de kaçınılmaz ce-



Neden Kötülük Var?

38

halet –üstesinden gelinmesi imkânsız bir cehalet– de-
diğimiz cehalete sahip olsaydı, o zaman suçsuz olurdu 
ve Tanrı onu bu eyleminden dolayı cezalandırdığı için 
kötü olurdu. Havva’nın ve/veya Adem’in cehaletine 
başvurmak Kutsal Yazılar’a da aykırıdır, çünkü metin 
bize Tanrı’nın Adem’le Havva’yla açıkça konuştuğunu 
ve onlara neyi yapmamaları gerektiğini ve yaparlarsa 
sonuçlarının ne olacağını söylediğini anlatır. Şeytan, 
“Tanrı gerçekten, ‘Bahçedeki ağaçların hiçbirinin 
meyvesini yemeyin’ dedi mi?” diyerek doğrudan Tan-
rı’nın önermesine meydan okur. Tanrı’nın böyle söy-
lemediğini çok iyi biliyordu. Ama Havva “Hayır” der. 
Havva dünyanın ilk inanç savunucusu olur. Tanrı’nın 
erdemliliğini savunur. “Tanrı öyle demedi. Bahçedeki 
tüm ağaçlardan özgürce yiyebileceğimizi söyledi, ama 
sonra bu parçayı sınırların dışına çıkardı. Eğer ondan 
yersek kesinlikle öleceğimizi söyledi.” Şeytan da, “Ke-
sinlikle ölmeyeceksiniz” der.

Tanrı, Adem’le Havva’yı düşmemiş olarak yarat-
tı. Onların fiziksel güçleri bizimkinden daha fazlaydı 
çünkü bedenlerimiz günahın sonuçları yüzünden tah-
rip oldu. Ama sadece bu da değil, düşüncesiz zihinleri 
de ilk günah tarafından mahvedilmediği için kararma-



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

39

mıştı ve net düşünme yetenekleri herhangi bir Albert 
Einstein’dan, Thomas Aquinas’tan ya da düştükten 
sonraki diğer insanlardan çok daha fazlaydı. Çeliş-
mezlik ilkesinin ihlal edildiğini anında fark edecek bir 
insan olsaydı, bu kişi yılan “Kesinlikle ölmeyeceksin” 
dediğinde Havva olurdu, çünkü varlığını borçlu ol-
duğu Yaratıcısı’nın, A’yı yaparlarsa B’nin de zorunlu 
olarak bunu takip edeceğini söylediğini biliyordu. Bu-
nun yerine Şeytan, A’yı yaparlarsa B’nin olmayacağı-
nı söyledi. Başlangıçta yılan kurnazca davrandı, ama 
sonra doğrudan Tanrı’nın erdemliliğine ve doğru söz-
lülüğüne saldırdı. Ve Havva bunu yuttu. Ama günahı 
için cehalete başvuramazdı. Şeytan’ın insan atalarımızı 
aldatması onları mazur göstermez, çünkü onlar Tanrı 
Sözü’nün çelişkisini fark etmek ve gerçek yerine yala-
na itaat etmekte ahlaki açıdan yetenekli ve suçluydu-
lar. Dolayısıyla, cehalet açıklaması kendi enkazı altın-
da kalmaktadır. Peki bu durumda elimizde ne kalıyor?

1. bölümde gördüğümüz gibi, İsviçreli teolog Karl 
Barth kötülük sorununu imkânsız olasılık olarak ad-
landırmıştır ki bu çelişkili bir ifadedir. Bu saçma bir 
ifadedir. Barth kötülüğün mümkün olması gerekti-
ğini, aksi takdirde gerçekleşemeyeceğini anlamıştır. 



Neden Kötülük Var?

40

Ancak bunun mümkün olduğuna dair herhangi bir 
yol bulamıyoruz. En azından dışarıdan bakıldığında 
imkânsızmış gibi görünmekte ama yine de olmuştur.

Gottfried Leibniz’in sonlu olduğumuz için günah 
işlediğimizi savunduğunu hatırlıyoruz. Metafiziksel 
kötülüğün fiziksel kötülüğe yol açtığını, bunun da ah-
laki kötülüğe neden olduğunu söylemişti. Hata yap-
mak insani bir şeydir, dolayısıyla bir mazeretimiz var-
dır. Bu teodiseyi savunan tek kişi Leibniz değildi. Paul 
Tillich, Leibniz’in argümanına geri dönmüştür. Süreç 
felsefesi bunu kullanır. Bunu pek çok farklı şekil, bo-
yut ve formda tekrar tekrar görebilirsiniz. Pek çok kişi 
bana günahın dünyaya gelmesinin nedeninin sonlu 
olmamız olduğunu söylüyor ve eğer sonluysak, o za-
man sadece günah işlemeye eğilimli olmakla kalmayıp 
günah işlememizin de kaçınılmaz olduğunu söylüyor. 
Eğer günah sonlu olmanın zorunlu bir sonucuysa, o 
zaman mazur görülebileceğine işaret ediyorum. Böyle 
bir durumda Tanrı nasıl hâlâ hata bulabilir?

Kutsal Kitap açıkça iyiye kötü demenin ve kötüye 
iyi demenin günah olduğunu söyler (Yşa. 5:20). Ve bu 
her gün işlediğimiz bir günahtır. Kendi itaatsizliğimizi 
ve kendi ahlaki günahkârlığımızı haklı çıkarmaya ça-



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

41

lıştığımızda, bunu tersine çevirmeye ve kötülüğümüzü 
aslında iyi göstermeye çalışırız. Ya da iyi olan Tanrı’nın 
yasasını küçümsediğimizde, O’nun yasasında bir yan-
lışlık olduğunu söylediğimizde, iyiye kötü demiş olu-
ruz. Kötülük iyi değildir, ama kötülüğün var olması 
iyidir. Aksi takdirde, mükemmel bir Tanrı tarafından 
yönetilen bir evrende kötülük olmazdı. Bu, yanlış an-
laşılması kolay olan zor bir ifadedir.

Tanrı’nın kötülüğün bu dünyaya girmesi için bir 
amacı vardır. Ve hatta Augustinus’un yüzyıllar önce 
söylediği gibi, bir anlamda Tanrı kötülüğün dünyaya 
gelmesini buyurmuştur (takdir etmiştir). Eğer Tanrı 
bunu buyurmasaydı, kötülük burada olmazdı çünkü 
kötülüğün bu evrenin egemen ve ilahi takdire dayalı 
yönetiminin üstesinden gelme gücü yoktur. Birçok 
Hristiyan Romalılar 8:28’i sever: “Tanrı’yı sevenler, 
O’nun amacı uyarınca çağrılmış olanlar uğruna her 
şeyin birlikte iyilik için etkin olduğunu biliriz.” Tanrı 
kötülük üzerinde egemen bir güce sahip olmadıkça, 
acı çektiğimiz zamanlarda cesaretlenmek için sarıldı-
ğımız ve güvendiğimiz bu vaadi tutamayacaktır. Tanrı 
çektiğimiz kötü şeylerin iyi şeyler olduğunu söylemi-
yor; onların iyilik için etkin olduğunu söylüyor. Tanrı 



Neden Kötülük Var?

42

nihayetinde iyilik için kullanır. Tanrı iyi ve kötü üze-
rinde güce sahip olmadıkça, bu sözü veremez. Bu yüz-
den Tanrı, bilmediğim ve anlamadığım amaçlar için, 
belli bir anlamda kötülüğün bu dünyaya gelmesini 
buyurdu; iyiyle kötü arasındaki farkı deneyimleyebil-
meniz için, naif bir şekilde değil, ancak kurtaran bir 
amaç için buyurdu. Yusuf ’un Yaratılış 50:20’de kar-
deşlerine söylediği gibi, “Siz bana karşı kötülük amaç-
ladınız, ama Tanrı onu... iyilik olarak amaçladı” (TBS 
Çevirisi).

Bu zor bir kavramdır, ama anlamak istiyorsanız İyi 
Cuma’ya (Kutsal Cuma’ya) bakın. Sonuçta İsa’yı öl-
dürülmek üzere Yahudi olmayanlara kim teslim etti? 
Nihayetinde, O’nun cezalandırılmasından memnun 
olan kimdi? O’nun yaralanmasını Tanrı istedi. Tüm 
insanlık tarihinin en kara eylemi, bugün İyi Cuma 
olarak adlandırdığımız günle kutlanmaktadır. Rabbi-
miz İsa Mesih’in yargılanması ve idamından sorumlu 
olanların niyetleri ve güdüleri kötü olsa da, Tanrı’nın 
egemen gücü onların kötü arzularına üstün gelmiştir, 
çünkü İsa’nın çarmıha gerilmesi Tanrı’nın önceden be-
lirlemesiyle gerçekleşmiştir. Bu tarihte bir kaza değildi. 
Tanrı ancak ve ancak yücelikte tam olarak göreceğimiz 



Kötülük Nedir ve Nereden Gelmiştir?

43

mükemmel saf ve kutsal amaçlar için kötülüğü kullan-
dığı bir evreni düzenleme yeteneğine sahiptir.

Hatırlamamız gereken son bir nokta –ki bunu 1. 
bölümde ele almıştık– inançsızların sorununun bi-
zimkinden çok daha büyük olduğudur. Kötülüğün 
varlığını açıklamakta sorun yaşıyoruz, ama yine de bir 
şeyi kötü olarak tanımlayabilmemizin tek yolu iyinin 
arka planında yatmaktadır. Ancak ve ancak iyilik varsa 
kötülük bir sorun hâline gelir. Kötülüğün varlığı do-
laylı olarak iyiliğin gerçekliğine işaret eder. Tanrı’ya 
karşı değil, Tanrı’nın varlığı için bir argüman hâline 
gelir. İnançsız kişi yalnızca kötülüğün dünyaya girişini 
açıklamak zorunda değildir, aynı zamanda iyiliğin bir 
yazarı olmaksızın varlığını da açıklamak zorundadır. 
Kötülük diye bir şey olmadığını ve iyilik diye bir şey 
olmadığını söylemek zorundadır. Sadece kişisel tercih-
ler vardır. Relativist (göreci) kişi böyle der; ta ki siz 
onun cüzdanını çalana kadar; o zaman aniden rela-
tivizmini terk eder ve “Bu doğru değil” deyip adaleti 
arar.

“Kötülük nereden geldi?” sorusuna cevabımız 
esasen “Bilmiyorum” olsa da, bu sorunun neden bu 
kadar çetrefilli ve neden bir gizem olduğunu bilmek 



Neden Kötülük Var?

44

önemlidir. Kötülüğün kökenini bilmesem veya tam 
olarak anlamasam da, onu bekleyen geleceği biliyo-
rum. Kötülüğün üstesinden gelindiğini ve bizler Me-
sih’in doluluğuna doğru büyürken ve artık ağlayışın, 
günahın ve ölümün olmayacağı yeni bir gök ve yeni 
bir yeryüzünde yaşarken, Tanrı’nın bu evreni tüm 
ahlaki kötülükten, fiziksel kötülükten ve metafiziksel 
kötülükten kurtaracağını biliyorum.



Üçüncü Bölüm

Kazalar

Yıllar önce, bir kamyon şoförü eşime bir kavşakta 
arabasının yan tarafından çarptı. Biz buna kaza 

diyoruz. Kamyon şoförünün kötü niyetle eşimin ara-
basına kamyonuyla çarpmayı aklından geçirdiğini 
sanmıyorum. Bunu yapmak istemedi. O bunu kas-
tetmediğine, eşim de bunu kastetmediğine ve görü-
nüşe göre başka kimse de bunu kastetmediğine göre, 
biz buna kaza diyoruz. Ama yine de şu soruyu sormak 
zorundayız: Tanrı tüm bunların neresindeydi? Yaşamı-
nızda geçirdiğiniz kazalarda Tanrı neredeydi?

22 Eylül 1993’te eşim ve ben unutulmaz bir ka-
zaya karıştık. Memphis’ten Orlando’ya trenle seyahat 



Neden Kötülük Var?

46

ediyorduk ve New Orleans’ta bir mola vermiştik. Ön-
ceki akşam New Orleans’ta Sunset Limited adlı trene 
bindik. Son vagondaki yataklı kompartımana girdik 
ve rahat, huzurlu ve yarın varış noktamıza ulaşıp evi-
mizde olacağımızı düşünerek geceyi geçirmek üzere 
istirahate çekildik.

Ancak her şey bir anda değişti. Sabahın üçünde, 
eylemsizlik ilkesini deneyimleyen bir insan mermisi 
olarak havada uçarken uyandım. Tren saatte 110 ki-
lometre hızla giderken kaza yapmıştı. Şimdi, saatte 
110 kilometre hızla giden bir aracın içindeyseniz ve 
araç durursa, saatte 110 kilometre hızla gitmeye de-
vam edersiniz. Ben hareket hâlindeydim. Ve bir şey bu 
hareketi durdurana kadar hareket hâlinde kalacaktım 
ve bu hareketi durduran şey duvardı. Zifiri karanlıkta, 
metalin metale çarparken çıkardığı gıcırtılı sesin orta-
sında duvardan sektim. Bir enkazın ortasında olduğu-
muzu fark ettim. Ama o anın yoğunluğu içinde aklıma 
gelen ilk düşünce “Karım iyi mi?” oldu. O da benim 
için aynı şeyi düşünmüştü. İkimiz de karanlıkta bir-
birimize “İyi misin tatlım?” diye bağırdık. O bana iyi 
olduğunu söyledi, ben de ona iyi olduğumu söyledim 
ve kısa sohbetimiz yan kompartımandaki bir kadının 



Kazalar

47

çığlıklarıyla kesildi. Çığlıklar içerisinde kanaması ol-
duğunu ve odasından çıkamadığını söylüyordu.

Kabin görevlisi benim ve onun kapısına vurarak 
kaç kişinin yaralandığını tespit etmeye çalıştı. Korido-
ra çıktım ve kabin görevlisinin kadının kapısını açma-
sına yardım ettim. Ölümcül bir yara almamıştı ama 
çok korkmuştu. O noktada varsayımlarım değişti. İlk 
kaza anında, kavşakta bir kazaya karıştığımızı, trenin 
bir araca çarptığını düşünmüştüm. Ancak koridorda 
yürüyüp pencereden dışarı baktığımda, penceremin 
dışında havada yaklaşık yirmi beş metre yükselen de-
vasa bir alev topu gördüm.

O anda bir tankere çarptığımızı düşündüm. Hâlâ 
neler olup bittiğinden emin değildim. Çift katlı bir 
trenin ikinci katındaydık. İnsanlar merdiven boşlu-
ğundan inip trenin arkasından çıktılar. Trenin arka-
sından, bize doğru gelen alevlerden uzaklaşmak için 
acele ettik. Birkaç dakika sonra etrafımda döndüm ve 
neler olduğunu görmek için trenin arkasına doğru geri 
geldim. Bir tür projektör olduğunu görebiliyordum. 
Daha sonra bunun bir teknenin projektörü olduğunu 
öğrendim. Tekne aslında demiryolu köprüsüne çarpa-
rak kazaya neden olmuştu.



Neden Kötülük Var?

48

Alev ve sisten oluşan bir fonda, suyun içinde iki 
tren vagonu görebiliyordum. Orada durup izlerken, 
aniden bir ateş topu bir tren vagonunun içinden geç-
ti ve boş ucundan dışarı çıktı, tıpkı bir hunideki ateş 
gibi. “Eğer o vagonda hâlâ birileri varsa, hiç umutları 
yok” diye düşündüm. Bilmediğim şey, o vagonun al-
tında nehrin dibine batmış ve neredeyse hiç kimsenin 
kurtulamadığı başka bir vagon olduğuydu.

Daha sonra rayların üzerine oturduk ve birçoğu 
tren kazası nedeniyle suya düşmüş ve yüzerek kıyıya 
çıkmayı başarmış ya da nehir kıyısındaki insanlar ta-
rafından kurtarılmış olan insan gruplarıyla bir araya 
geldik. Kurtarılmayı beklerken hepimiz birbirimizin 
rahat etmesine yardımcı olmaya çalıştık. Ancak kaza 
Alabama’nın ücra bir köşesinde meydana gelmişti. 
Bölgeye arabayla ulaşım yoktu. Hiç yol yoktu. Tek 
yol demiryoluydu ve bu durumda demiryolu çift hatlı 
değil, tek hatlıydı. Tek erişim yolu hava ya da suydu.

Bir helikopterin sesini duymaya başladık, ancak 
alevler çok yüksek ve yoğun olduğu için inemedi. Bir 
römorkör kaptanı ve mürettebatı yaklaşık on yedi ki-
şiyi sudan kurtardı. Ancak bize olduğumuz yerde kal-
mamız söylendi. Sonunda bir tren arkadan bize yak-
laştı ve “kurtarılacağız” hissini yaşadık.



Kazalar

49

Ancak tren durdu ve öylece durdu ve sonunda geri 
çekildi ve gitti ve nedenini bilmiyorduk. Sonradan bir 
yük treni olduğunu öğrendik. Kazaya rastladığında 
telsizle Mobile şehrine haber verdi. Mobile şehrindeki 
insanlar Sahil Güvenlik mesajlarından bir kaza oldu-
ğunu zaten biliyorlardı ama kazanın ciddiyetini bil-
miyorlardı. Tüm kurtarma ekiplerini Mobile şehrinde 
toplamışlar, hastaneleri hazırlamışlar, felaket alarmı 
programına girmişler ve bölgeye götürmek üzere dört 
yüz kurtarma görevlisini bir trene bindirmişlerdi. An-
cak treni getiremediler çünkü yük treni rayları kapa-
tıyordu. Bu yüzden kurtarma trenini gönderebilmek 
için yük treninin Mobile şehrine kadar geri gitmesini 
beklemek zorunda kaldılar. Kaza anıyla kurtarma tre-
ninin gelişi arasında üç saat geçmişti.

Kurtarma treni geldiğinde triyaj uygulandı. En 
ağır yaralılar en yakın vagona giderken, güvende olan 
ve nispeten yara almayanlar yol yatağındaki keskin ka-
yalar boyunca yürüyerek trenin son vagonuna gittiler. 
Eşim Vesta ve ben de öyle yaptık. Vesta ve ben trenin 
son vagonuna bindik. O vagonda kaç kişi vardı bilmi-
yorum ama en az yaralanan insanlar bizdik. Mobile 
şehrine gittik ki bu bir saat daha sürdü. Bu süre zar-



Neden Kötülük Var?

50

fında bizim vagondaki iki yolcu travma nedeniyle kalp 
krizi geçirdi.

Diğer yolculardan yaşadıklarıyla ilgili hikâye üstü-
ne hikâye dinledik ama panik yoktu. İzdiham yoktu. 
İnsanlar bu durumda birlikte çalışıyordu. Bazı ölüm-
lerin olması gerektiğini biliyorduk ama kimse bu kaza-
nın Amtrak demiryolu şirketinin tarihindeki en kötü 
kaza olduğunu, Amtrak tarihindeki diğer tüm ölümlü 
kazaların toplamından daha fazla insanın bu kazada 
öldüğünü bilmiyordu.

Mobile şehrine varana kadar bunu gerçekten fark 
etmemiştik. Güneş yeni doğuyordu ve dışarı baktığı-
mızda bizi karşılamak için toplanan yüzden fazla am-
bulans gördük.

Yine, daha fazla triyaj yapıldı. En az yaralı oldu-
ğumuz için bizi en uzaktaki hastaneye götürecek bir 
otobüse bindirildik. O noktaya varmamız yine bir 
saat sürdü. Hastanenin önüne vardığımızda bizi karşı-
lamak için orada bulunan insanların sayısı karşısında 
hayrete düştük.

Hastanenin adı dikkatimi çekti: Providence (İlahi 
Takdir) Hastanesi. Orada bize büyük bir şefkat, mer-
hamet ve nezaketle davranıldı.



Kazalar

51

Sonunda evdeki ailemizi arayabildiğimde, insanla-
rın onun için dua ettiği kapıya gelen Petrus gibi hisset-
tim. O insanlar, Petrus’un hayaleti olduğunu düşün-
dükleri için kapıyı yüzüne kapatmışlardı. Aradığımda, 
başkan yardımcılarımızdan birinin ve oğlumun Mo-
bile şehrine uçmak üzere havaalanına gittiğini öğren-
dim, ceset bulmak için mi yoksa bizi eve götürmek 
için mi geldiklerini bilmiyorlardı.

Onları Mobile havaalanında karşıladık ve eve dön-
dük. Kaza ulusal haberlere konu oldu ve benimle rö-
portaj yapmak isteyen gazete muhabirleri ve televiz-
yoncular tarafından kuşatıldım.

Ancak daha sonra her şeyi düşündüğümde beni 
en çok etkileyen şey insanların bana sorduğu sorular 
oldu. Bana pek çok aptalca soru sordular. Ama en sık 
sordukları soru şuydu: “Neden bu kadar şanslı oldu-
ğunuzu düşünüyorsunuz? Neden kırk yedi kişinin 
canı alınırken sizin canının kurtulduğunu düşünüyor-
sunuz? Kendinizi gerçekten şanslı hissetmiyor musu-
nuz?”

Ben de cevap verdim: “Hayır, kendimi pek şanslı 
hissetmiyorum. Treni kaçırmış olsaydım belki şans-
lı olabilirdim. Ama ben bu tür olayları şans meselesi 



Neden Kötülük Var?

52

olarak görmüyorum. Yaşamımın Tanrı’nın elinde ol-
duğunu biliyorum.”

“Peki diğer insanların yaşamı Tanrı’nın elinde değil 
miydi?” sorusu yöneltildi. “Kesinlikle öyleydi.”

Daha sonra pek çok hikâye dinledim. New Orle-
ans’ta bazı arkadaşlarıyla buluşan bir çiftin hikâyesini 
duydum. Yataklı vagonda kalıyorlarmış ama arkadaş-
larının yataklı vagon için bileti yokmuş. Bunun üzeri-
ne çift yataklı vagondan çıkıp diğer vagonlardan biri-
ne geçmiş ve orada can vermişler. Nasıl bir şans?

Bana “Neden siz yaşadınız da bir başkası yaşama-
dı?” diye sordular. Şöyle dedim: “Bilmiyorum. Belki 
yarın Tanrı canımı alır. Bu gece de alabilirdi. Biliyo-
rum ki o gece Tanrı’nın takdirine göre benim ölme 
zamanım değildi, ama diğer insanların ölme zamanıy-
dı.” Saatte 110 kilometre hızla giden, köprü çöküp de 
üzerinde gidebileceği bir ray kalmayınca kontrolden 
çıkan o tren Tanrı’nın kontrolü dışında değildi. Ma-
kinistin kontrolü yoktu. Römorkör kaptanının da 
kontrolü yoktu. Yolcuların da kontrolü yoktu. Ama 
Tanrı’nın eli oradaydı.

Trajediyle başa çıkmak bizim için ne kadar zor olsa 
da, yaşamımın ve ölümümün Tanrı’nın ellerinde ol-



Kazalar

53

duğunu bilmek rahatlatıcıdır. Birisi bana “Bu konuda 
teolojik olarak ne öğrendin?” diye sordu. Şöyle dedim: 
“Size kulağa dindarca gelen bir açıklama yapabilirim 
ama gerçekten hiçbir şey öğrenmedim çünkü yaşamı-
mın Tanrı’nın takdirinin elinde olduğunu zaten bili-
yordum. Bu kaza gerçekleşmeden önce de Tanrı’nın 
takdirine inanıyordum. Şimdi varoluşsal olarak bir şey 
öğrendim. Deneyimsel (yaşantısal) olarak bir şey öğ-
rendim. Doktrinim bu durumun gerçekliği sayesinde 
doğrulandı.”

Öğrendiğim şey, asla güvende olmadığınızdır. Gü-
vende olduğumu sandığım zamanlarda bile güvende 
değildim. Ama çelişkili olmasa da paradoksal bir şekil-
de her zaman güvende olduğumu da öğrendim. Yani, 
insani bir bakış açısıyla, asla gerçekten güvende deği-
liz, ama ilahi bir bakış açısıyla, eğer yaşamınız Tan-
rı’nın elindeyse, her zaman mükemmel bir güvenlik 
durumundasınız. Can verenler bile Tanrı’nın eliyle 
güven içinde can verdiler. Benim nihai güvenliğim ve 
emniyetim bu dünyaya yönelik planlarıma ve hüküm-
lerime değil, Tanrı’nın hükümlerine dayanır. Ve eğer 
yaşamımın sona ermesi Tanrı’nın hükmüyse, ne Tan-
rı’nın ne de insanın üzerinde herhangi bir kontrole 



Neden Kötülük Var?

54

sahip olmadığı kör ve kişisel olmayan güçlerin kur-
banı olduğumu varsaymaktansa, bunun O’nun elinde 
olduğunu anlamayı tercih ederim.

Tanrı’nın gökten uzanıp o treni yakaladığını ve 
köprüden suya attığını kastetmiyorum. Bu kadar kaba 
bir şeyi kastetmiyorum. Ama eğer Tanrı’ya inanıyor-
sak, o zaman Alabama tren kazasında Tanrı’nın gö-
rünmez elinin egemen olduğuna inanmak zorundayız 
çünkü Tanrı’nın takdiri insan yollarının uzanamadığı 
yerlere kadar uzanır. Gecenin içine kadar uzanır. Ba-
taklığa kadar uzanır. Karanlığa uzanır. Ateşin içine 
uzanır. Enkaza kadar uzanır. Yaşamınızın enkazına 
kadar uzanır ve yaşadığınız her kazaya kadar uzanır, 
çünkü biz Tanrı’nın bir takdir Tanrısı olduğuna ina-
nıyoruz.

Dünyada neden ve sonuç diye bir şey olsa da, tüm 
güç nihai olarak Tanrı’ya aittir. Tanrı meydana gelen 
her şeyin en yüce nedenidir. Bunu doğrudan ya da 
hemen yapması gerekmez. Bu dünyada bulunan ne-
denler aracılığıyla çalışabilir ve çoğu zaman da çalışır, 
ancak O’nun egemenliği her şeyi kapsar ve nihayetin-
de kaza diye bir şey yoktur.



Kazalar

55

Şimdi, nedenler bizim için önemlidir. Çimlerin 
neden büyüdüğünü ve neden öldüğünü bilmemiz 
gerekir. Ağrılarımıza ve hastalıklarımıza neyin neden 
olduğunu öğrenmek için doktorlara gideriz. Ancak 
ikincil nedenlere bakma eğilimindeyizdir. Hristiyan’ın 
daha derine inmesi ve bu dünyanın geçici nedenleri-
nin arkasına bakması ve Tanrı’nın takdirinin görün-
mez elini görmesi gerekir.





Dördüncü Bölüm

İlahi Takdir
ve Acı Çekme

Kutsal Kitap Tanrı’nın ulusları yükselttiğini ve ala-
şağı ettiğini öğretir. Kralları, prensleri ve yöneti-

cileri O tayin eder ve onları tahtlarından indirir. Tan-
rı, Babil’e karşı yargılarını verdi ve Belşassar’ı utanç 
verici bir sona sürükledi. Ancak günümüzde tehlikeli 
bir varsayımda bulunma eğilimindeyiz: Tanrı’nın her 
zaman bizim tarafımızda olacağını varsayıyoruz.

Amerikan İç Savaşı sırasında, her iki taraftaki 
Hristiyanlar da Tanrı’nın kendi taraflarında olduğu-
na ikna olmuşlardı. Ancak savaşın sonucuna bakıldı-
ğında, Tanrı’nın her iki tarafın da yanında olmadığı 
açıktı çünkü her iki taraf da böyle bir çatışmayı ka-



Neden Kötülük Var?

58

zanamazdı. Başkan Reagan’ın Soğuk Savaş’ın en ka-
ranlık anlarından birinde Sovyetler Birliği’nden “kötü 
imparatorluk” olarak söz ettiğini hatırlıyoruz. Körfez 
Savaşı’nda Saddam Hüseyin sıklıkla şeytani ya da 
kötülüğün vücut bulmuş hâli olarak tanımlanmıştı. 
Amerika Birleşik Devletleri’nde genellikle Tanrı’nın 
bizim tarafımızda olduğunu varsayarız. Bu tehlikeli 
bir durumdur.

Eski Antlaşma tarihinde Tanrı, bir damadın geline 
söz verdiği gibi, İsrail halkına söz verdi. Yahve, İsra-
il’in Tanrısı’ydı. Onlara açık bir yazgı vaat etti. Onlara 
refah vaat etti. Onlarla bir antlaşma yaptı ama yine 
de itaatsizliklerinden ötürü, Tanrı takdiri gereği bazen 
kendi halkını diğer ulusların eliyle cezalandırarak ter-
biye etti.

Hakimler kitabı boyunca, İsrail Rab’bin gözünde 
kötü olanı yaptığında, Tanrı İsrail’i ezmek için put-
perest ulusları ortaya çıkardı. Filistlileri, Midyanlıları 
ve diğerlerini İsrail’i tövbeye getirmek için kendi ilahi 
elinin araçları olarak kullandı. Eski Antlaşma’da Babil 
Esareti, Tanrı’nın kendi halkını yargılayan eli olarak 
görülür. Bu yüzden ne yaparsak yapalım, Tanrı’nın 



İlahi Takdir ve Acı Çekme

59

her zaman bizim için savaşacağı ve bizim tarafımızda 
olacağı gibi ölümcül bir varsayımda bulunmamalıyız.

Tanrı’nın Amerika Birleşik Devletleri üzerindeki 
yargısını uygulamak için kötü bir ulusu kullanma-
sı düşünülemez değildir. Tanrı Eski Antlaşma’da bir 
keresinde İsrail’in başına bunun gelmesine izin verdi-
ğinde, Peygamber Habakkuk bu gerçekle umutsuzca 
mücadele etti. Kildaniler Tanrı’nın kendi halkını istila 
ettiğinde, Habakkuk soruyordu: “Tanrı bunun olma-
sına nasıl izin verebilir? O’nun adaleti nerede? O’nun 
iyilikseverliği nerede?” Habakkuk şöyle yazar: “Ya 
RAB, ne zamana dek seni yardıma çağıracağım, beni 
duymuyor musun? ‘Zorbalık var’ diye haykırıyorum 
sana, ama kurtarmıyorsun! Bunca kötülüğü bana ne-
den gösteriyorsun, nasıl hoş görürsün bunca haksızlı-
ğı? Nereye baksam şiddet ve zorbalık var. Kavgaların, 
çekişmelerin sonu gelmiyor. Bu yüzden yasa işlemez 
oldu, bir türlü yerini bulmuyor hak. Kötüler doğru-
ları kıskaca almış ve böylece adalet saptırılıyor” (Hab. 
1:2-4).

Peygamber şöyle diyor: “Ulusumuz darmadağınık 
durumda. Yabancı bir güç tarafından baskı altındayız. 
Şiddet dolu günler yaşıyoruz. Yasa bilinmezlik içinde 



Neden Kötülük Var?

60

ve doğru olanlar kendilerini tamamen güçsüz hissedi-
yor.” Mezmur yazarının daha önceki bir ağıtında da 
benzer bir soru sorulmaktadır: “Neden kötüler başarılı 
olurken doğrular acı çekiyor?” (bkz. Mez. 73). Tan-
rı’nın eli tüm bunların neresindedir? Bunun gerçek-
leşmesine nasıl izin verebilir?

Habakkuk, Tanrı’yla tartışırken şikâyetine devam 
eder: “Ya RAB, kutsal Tanrım, öncesizlikten beri var 
olan sen değil misin? Sen ölmeyeceksin. Ya RAB, bizi 
yargılamak için Kildaniler’i mi seçtin? Ey sığınağımız, 
onlara mı verdin cezalandırma yetkisini? Kötüye ba-
kamayacak kadar saftır gözlerin. Haksızlığı hoş göre-
mezsin. Öyleyse nasıl hoş görürsün bu hain adamları? 
Doğrular kötülere yem olurken neden susuyorsun?” 
(Hab. 1:12-13).

Habakkuk, Tanrı’yı tanıyor ve O’nun karakterini 
anlıyordu. Tanrı’nın tamamen doğru olduğunu, kut-
sallığında mükemmel olduğunu biliyordu. Yine de 
Habakkuk şöyle dedi: “Tanrım, Sen o kadar kutsal-
sın ki, kötülüğe bakamazsın bile. Onu görmeye bile 
dayanamazsın, ama işte o burada ve sen bu konuda 
hiçbir şey yapmıyorsun. Sessizsin, hareketsizsin ve kö-
tülük her fırsatta zafer kazanıyor.” Basitçe ifade etmek 



İlahi Takdir ve Acı Çekme

61

gerekirse, Habakkuk’un sorduğu soru şudur: “Tanrı 
nerede?” Peygamber, Tanrı’nın yokluğuna dair derin 
bir hissiyat içindeydi.

Şimdi, biz Habakkuk’u azarlayabiliriz. Kutsal Ki-
tabı’nı okuyup okumadığını ve kendi tarihini bilip 
bilmediğini sorabiliriz. Tanrı’nın yolları hakkında bir 
şey bilip bilmediğini sorabiliriz; O’nun uzun süren 
acılarını, sabrını ve bir süre için adaletsizlik hüküm 
sürse bile adalet terazisini düzeltme vaadini bilip bil-
mediğini sorabiliriz.

Ama Habakkuk şöyle der: “Gözcü kuleme çıkaca-
ğım, bekleyeceğim ve açlık grevindeki biri gibi orada 
kalacağım. Orada kalacağım ve bekleyeceğim, Tan-
rım, sen sorularıma cevap verene kadar, sen buna uy-
gun bir yanıt verene kadar. Çünkü kutsal bir Tanrı’nın 
bu kötülüğü müsamaha göstermesi doğru değil” (bkz. 
Hab. 2:1).

Bu Habakkuk için tehlikeli bir pozisyon olabilirdi. 
Eğer Tanrı’ya, “Burada duracağım ve senden bir yanıt 
talep edeceğim. Kötülüğe bir saniye daha müsamaha 
göstermeni istemiyorum” deseydim, Tanrı bana şöyle 
diyebilirdi: “Eğer kötülüğe bir saniye daha müsamaha 
göstermemi istemiyorsan, o zaman seni yok etmek zo-



Neden Kötülük Var?

62

runda kalacağım. Ben sana karşı sabırlı davranırken, 
sen benim başkalarının kötülüklerine olan müsama-
hamdan şikâyet ediyorsun.” Ama Tanrı Habakkuk’a 
bunu söylemedi.

Bunun yerine Tanrı Habakkuk’a şöyle dedi: “Gö-
receklerini taş levhalara oyarak yaz. Öyle ki, herkes bir 
çırpıda okusun. Bu olayların zamanı gelmedi henüz. 
Sonun belirtileridir bunlar ve yalan değildir. Geciki-
yormuş gibi görünse de bekle olacakları, kesinlikle 
olacak, gecikmeyecek” (Hab. 2:2-3). Tanrı şöyle diyor: 
“Benim takdirime göre takvimi ben belirlerim. Tarih-
leri ben belirlerim. Egemenliğimi kendi yolumda ve 
kendi zamanımda gösteririm. Ziyaretimin ne zaman 
gerçekleşeceğini bilemezsiniz. Ama gelecektir.”

Tanrı kendi halkını cezalandırmak için Kildanile-
rin elini kullanıyordu. Kildaniler herhâlde Tanrı’nın 
kendi taraflarında olduğunu düşünüyorlardı. Ama 
Tanrı bir süreliğine kendi halkını yargılamak için, 
kendi halkından çok daha kötü bir ulusu kullanmış 
olsa da, Kildaniler de zamanı gelince yargılarını ala-
caklardı.

Tanrı’nın evrendeki egemen yönetiminde vaat et-
tiği tek şey adalettir. İşte bu noktada zorlanırız, çünkü 



İlahi Takdir ve Acı Çekme

63

bu dünyada her zaman adaletsizliği görür ve yaşarız. 
Adaleti mahkemelerde ararız ve yargıçların kararların-
dan tatmin olmayız.

Bir mahkeme bir karar verdiğinde, bir üst mahke-
meye itiraz edebilir ve davayı tekrar görebiliriz. Ada-
letin yerini bulduğu konusunda hâlâ tatmin olmamış-
sak, Yüksek Mahkeme’ye kadar temyize gidebiliriz. 
Ancak o zaman bile Yüksek Mahkeme’nin yanlış bir 
isimlendirme olduğunun farkındayız. Birleşik Devlet-
ler Yüksek Mahkemesi evrenin Yüksek Mahkemesi de-
ğildir ve Birleşik Devletler Yüksek Mahkemesi’nin bile 
adil olmayan kararlar verebileceğini biliyoruz.

Şöyle sorarız: “Bu adaletsizliği kim düzeltecek? 
Adalet terazisini yeniden kim doğru tartacak?” Tan-
rı da, “Bu benim görevim” der. O, göğün ve yerin 
Yargıcı’dır ve yargı vaat eder; teraziyi mükemmel bir 
şekilde dengeleyecektir. Şimdi, geciken adaletin unu-
tulan adalet olduğundan şikâyet edebiliriz. Ancak ge-
cikme olsa bile, içinde ne tür bir adaletsizlik bulunursa 
bulunsun, Tanrı bunu düzeltecektir. Bu O’nun bize 
verdiği vaattir. Habakkuk’a verdiği yanıt da budur. 
Peygambere bir gün belirlediğini ve yavaş görünse de 
peygamberin onu beklemesi gerektiğini söyler, çünkü 
o gün kesinlikle gelecektir (bkz. 2:3).



Neden Kötülük Var?

64

Kutsalların sona dek dayanması soyut bir doktrin 
değildir. Hristiyan imanının ve umudunun sonuna 
kadar tecrübe edilmesidir ve temelde gelecek için Tan-
rı’ya güvenmeyi içerir, çünkü Tanrı’nın halkı için bir 
gelecek vardır. Ancak dünyadaki en zor şeylerden biri 
bunu beklemektir. Sabır bir erdemdir. Gerçekten de 
Tanrı’nın Ruhu’nun bir meyvesidir; onun yardımı ol-
madan sabırsızlığımız içinde ölürüz. Ama Tanrı gelir 
ve Habakkuk’a kendisini gösterir: “Ya RAB, ününü 
duydum ve yaptıklarının karşısında ürperdim. Günü-
müzde de aynı şeyleri yap, ya RAB, şimdi herkes bilsin 
neler yapabildiğini. Öfkeliyken merhametini anımsa” 
(3:2). İşte uyanış için dua eden bir kutsal. Günümüzle 
bundan daha fazla ilgili olabilecek bir metin düşüne-
miyorum.

Sonra Habakkuk şöyle der: “… Kutsal Tanrı Pa-
ran Dağı’ndan geldi. Görkemi kapladı gökleri, O’na 
sunulan övgüler dünyayı doldurdu. Güneş gibi parıl-
dıyor, elleri ışık saçıyor. Gücünün gizi ellerinde. Ya-
yılıyor salgın hastalıklar önüsıra, ardısıra da ölümcül 
hastalıklar. Duruşuyla dünyayı sarstı, titretti ulusları 
bakışıyla, yaşlı dağlar darmadağın oldu” (3-6. ayetler). 



İlahi Takdir ve Acı Çekme

65

Daha sonra Tanrı’nın yargı elinin kötü ulusların 
üzerine düştüğünü görür. “Sesini duyunca yüreğim 
hopladı, seğirdi dudaklarım, kemiklerim eridi sanki, 
çözüldü dizlerimin bağı” (16. ayet).

Bazen korku bizi öylesine yoğun ve güçlü bir şe-
kilde etkiler ki, bedenlerimiz istemeden tepki verir. 
Bedenimiz titremeye başlar. Habakkuk şöyle der: “Se-
ğirdi dudaklarım.” Hiç incinmiş küçük bir çocuğun 
ağlamamak için kendini zor tuttuğunu gördünüz mü? 
Ama gözyaşlarının akmak üzere olduğunu ve hıçkırık-
ların gelmek üzere olduğunu bilirsiniz, çünkü alt du-
dağının titremeye başladığını görürsünüz. Titremeye 
başlar ve bunun geleceğini bilirsiniz. İşte yetişkin bir 
adam, vücudu sallanıyor, titriyor ve dudakları seğiri-
yor. “Kemiklerim eridi sanki” diyor.

Habakkuk’un diri Tanrı’yla karşılaştığı ve kendi 
ruhunda bir uyanış, güveninde bir yenilenme ve ilahi 
takdire olan inancında bir canlanma yaşadığı bu de-
neyimden sonra, kitabı zaferle sona erer. Bence tüm 
Eski Antlaşma’daki en zaferli metinlerden biridir: “To-
murcuklanmasa incir ağaçları, asmalar üzüm verme-
se, boşa gitse de zeytine verilen emek, tarlalar ürün 



Neden Kötülük Var?

66

vermese de, boşalsa da davar ağılları, sığır kalmasa da 
ahırlarda…” (17. ayet).

Habakkuk tarım ekonomisine sahip bir tarım 
toplumunda yaşıyor ve şöyle diyor: “Eğer tüm ürün-
lerimiz boşa giderse, tüm hayvanlarımız kesilirse…” 
Bu, “Wall Street borsası dibe vurursa, Birleşik Devlet-
ler’deki tüm sanayi pas tutarsa, ulusumuzun konutla-
rı çökerse…” demek gibidir. Habakkuk bu dünyada 
güvendiği her şey yıkılsa bile, “yine [de] … RAB sa-
yesinde, ... kurtuluşu[nun] Tanrısı sayesinde sevinece-
ği[ni]” söyler (18. ayet). Bu, Tanrı’nın ilahi takdirine 
inanan bir adamdır.

Siz hiç Habakkuk gibi yaşadınız mı? Hayatınızdaki 
olaylardan dolayı Tanrı’nın tüm bunlarda ne yaptığı-
nı anlayamayacak kadar hayal kırıklığına uğradınız 
mı? Hiç Tanrı’ya kızdığınız oldu mu? “Tanrım, eğer 
gerçekten oradaysan, eğer gerçekten doğruysan, eğer 
gerçekten adilsen, bunun bana ya da arkadaşlarıma ol-
masına nasıl izin verirsin?” demek için öfkeyle yumru-
ğunuzu O’nun yüzüne doğru salladınız mı? Yaşamın 
trajedileri, bu dünyada var olan kötülükler mantıklı 
gelmiyordur. Tanrı’nın kutsallığına uymazlar.



İlahi Takdir ve Acı Çekme

67

Tepki verdiğimiz şey de bu, değil mi? Habakkuk 
şöyle der: “Tanrım, sen adaletsizliğe bakamayacak 
kadar kutsalsın ama yine de etrafımızda gerçekleşen 
tüm bu kötülükleri izliyorsun ve bu konuda hiçbir şey 
yapmıyorsun.” Ama aldığı cevap neydi? Tanrı, biz net 
gördüğümüzü düşünsek de, O’nun her şeyi daha net 
gördüğünü söyler. Ve gecikiyor olsa da, O’nun zama-
nında ve O’nun yöntemiyle masumların aklanacağını 
ve suçluların cezalandırılacağını vaat eder. Biz sadece 
Rab’bi bekleyeceğiz. Tanrı’nın vaadi budur. Bu yüz-
den kimseden öç almamalıyız, çünkü Tanrı şu anda 
doğru olmayan her şeyi düzelteceğine söz vermiştir.





69

Beşinci Bölüm

İlahi Takdir
ve Kötülük

Tanrı’nın takdiri anlık olaylar ve dünyanın en kü-
çük ayrıntıları olmak üzere her şeyi kapsar. İnsanı 

bir bakış açısıyla trajediler ya da kazalar olarak tanım-
ladığımız bu dünyadaki deneyimleri bile kapsar.

Tanrı’nın takdirinin kötülüğün varlığıyla nasıl bir 
ilişkisi olduğunu merak ettiğimizde özellikle ızdırap 
duyarız. Kötülük sorunu Tanrı’nın iyilikseverliğine o 
kadar gölge düşürür ki, 2. bölümde öğrendiğimiz gibi, 
filozof John Stuart Mill bir keresinde hem her şeye 
gücü yeten hem de iyiliksever olduğu düşünülen bir 
Tanrı’ya inanamayacağını çünkü Tanrı’nın aynı anda 



Neden Kötülük Var?

70

hem mutlak güce sahip hem de tamamen iyi olama-
yacağını söylemiştir. Şüpheciler, bu dünyada acı ve ız-
dırabın varlığının iyi, adil, iyiliksever, güçlü bir takdir 
fikriyle bağdaşmadığını varsaymaktadır.

Mill’in akıl yürütmesinin şu şekilde olduğunu ha-
tırlayalım: Eğer Tanrı bu dünyada acının ve kötülü-
ğün varlığını görüyor ve bunu durdurmak için gücü-
nü kullanmıyorsa, o zaman iyi ve sevgi dolu değildir. 
Eğer sevgi dolu ve iyi ise ve bunu durdurmuyorsa, o 
zaman her şeye gücü yeten değildir demektir.

Harold Kushner, When Bad Things Happen to Good 
People (İyi İnsanların Başına Kötü Şeyler Gelince) adlı 
kitabında bu ikilem hakkında yazmıştır. Kushner, 
Tanrı’nın her şeye gücünün yetmesinin, Tanrı’nın iyi-
liği tarafından yutulmasına izin vermiştir çünkü son 
tahlilde, din adamı bize insanlık durumunu önemse-
yen ama bu konuda bir şey yapmaktan aciz bir Tanrı 
sunmaktadır. Tanrı en iyi ihtimalle ilahi bir seyircidir. 
İnsanlık durumunun acısını hafifletmek için yaptığın-
dan daha fazlasını yapamaz.

Bu kötülük sorunudur. En büyük felsefi sorudur. 
Kötülük sorunu doğadaki kusurlarla, fırtınaların, sel-
lerin ve yangınların şiddetiyle ilgilenir. Habakkuk’un 



İlahi Takdir ve Kötülük

71

kötü ulusların neden masum ulusları ezebildiğini sor-
guladığı gibi, uluslararası ölçekteki sorunlarla ilgilenir. 
Ve acı ve trajediyle karşılaştığında şu soruyu soran bi-
reyin sorunuyla ilgilenir: “Neden? Tanrı bunun olma-
sına nasıl izin veriyor?”

Uzmanlar ve teologlar Kutsal Kitap’taki bazı me-
tinleri, İsa’nın zaman zaman bize biraz sert gelen öğ-
retileri olan phrases durae ya da “zor sözler” olarak ka-
tegorize ederler. Bu öğretiler grubuna İsa’nın son yargı 
ve cehennem gerçeği hakkındaki sözleri de dahildir. 
Bu bizim için zordur. Bu konularla mücadele ederiz.

Bu zor sözlerden biri Luka tarafından bizim için 
kaydedilmiştir: “O sırada bazı kişiler gelip İsa’ya bir 
haber getirdiler. Pilatus’un nasıl bazı Celileliler’i öl-
dürüp kanlarını kendi kestikleri kurbanların kanına 
kattığını anlattılar” (Lu. 13:1).

Pontius Pilatus’un valiliği sırasında çirkin bir olay 
meydana gelmişti. Romalı askerler Celile’deki bir Ya-
hudi mabedine girmiş ve ibadet için toplanmış olan 
halkı katletmişlerdi. Sunakta kurbanlar sunulurken, 
tapınan insanların kanı boğa ve keçilerin kanıyla ka-
rışmıştı. Bunun üzerine halk İsa’ya gelip sordu: “Buna 
ne dersin, İsa? Sen büyük din adamısın. Sen büyük 



Neden Kötülük Var?

72

öğretmensin. Bunu bizim için açıkla. Tanrı, ibadetin 
ortasında olan insanların katledilebildiği bu rezaletin 
gerçekleşmesine nasıl izin verebilir?”

Aynı şeyin günümüzde de yaşandığını gördük. Bu-
nun İsrail’de, New York’ta ve Pittsburgh’da gerçekleşti-
ğini gördük. Bu insanların İsa’ya yönelttiği soruyu biz 
de yöneltmeye meyilli olabiliriz. “İsa, Tanrı neredeydi? 
Pilatus, Celilelilerin kanını kurbanlarla karıştırırken 
O neredeydi?”

Peki İsa’nın yanıtı ne oldu? Şöyle mi dedi? “Bunu 
duyduğuma çok üzüldüm. Babamın sizi korumaya 
çok önem verdiğini biliyorum. Size O’nun kırdaki 
zambakları ve havadaki kuşları gözettiğini söylemiş-
tim. Ancak bu evrenin, bu kozmosun yönetimi o ka-
dar zorlu ki, bu özel durumda Tanrı bu insan olayını 
gözden kaçırdı. Bunu O’na bildireceğim ve gelecekte 
daha dikkatli olmasını isteyeceğim.” İsa’nın söylediği-
nin bu olmadığını biliyorsunuz. İsa’nın cevabı sert bir 
sözdür: “Böyle acı çeken bu Celileliler’in, bütün öbür 
Celileliler’den daha günahlı olduğunu mu sanıyorsu-
nuz?” (2. ayet).

İsa’nın sorusu önemli bir teolojik soruyu gündeme 
getirir. Bu dünyada yaşadığımız acı ve ızdırap, taşıdı-



İlahi Takdir ve Kötülük

73

ğımız suçluluk derecesiyle bire bir örtüşüyor mu? Bir 
grup insan bir kazada ölürken diğerleri kurtulduğun-
da, ölenlerin kurtulanlardan daha kötü olduğu sonu-
cuna varabilir miyiz?

Alabama tren kazasından sonra bana bu soru so-
ruldu. “Neden sen kurtuldun da diğer insanlar can 
verdi?” İnsanlar Tanrı’nın benden memnun olduğunu 
ve ölen o zavallı canlardan hoşnut olmadığını söyle-
memi mi istiyorlardı? Tanrı böyle bir sonuca varma-
mızı yasaklamıştır. İsa, bu trajediler gerçekleştiğinde, 
acı çekenlerin canı bağışlananlardan çok daha doğru 
olabileceğini kabul eder ve bunun farkındadır. İsa bu 
tür şeylere maruz kaldıkları için ölenlerin diğer tüm 
Celilelilerden daha kötü günahkâr oldukları varsayı-
mına izin vermemektedir.

Belki de İsa’nın devam etmesini ve “Burada bir ada-
letsizlik olduğunun farkındayım ve Tanrı son günde 
bunu düzeltecektir” demesini beklerdik, ama O’nun 
vardığı sonuç bu değildir. Soruyu soranlara bakar ve 
şöyle der: “Size hayır diyorum. Ama tövbe etmezseniz, 
hepiniz böyle mahvolacaksınız” (5. ayet).

Bu noktada İsa, Tanrı’nın hem iyi olup hem de ev-
reninde insanların acı ve ızdırap çekmesine, kazalara 



Neden Kötülük Var?

74

ve trajedilere izin veremeyeceğini söyleyen John Stuart 
Mill’in itirazını yanıtlamaktadır. Klasik Hristiyanlık, 
Mill’e bu dünyada acı ve ızdırabın var olmasının ne-
deninin Tanrı’nın iyi olması olduğunu ve iyi bir Tanrı 
ve iyi bir Yargıç’ın kötülüğün cezasız kalmasına izin 
vermeyeceğini söyleyecektir.

Kutsal Kitap bize eninde sonunda günah işlediği-
miz için acı çektiğimizi ve öldüğümüzü söyler. Bu, bu 
dünyada suçumuz ve günahımızın derecesiyle doğru 
orantılı olarak acı çektiğimiz anlamına gelmez. An-
cak yüce Tanrı’nın önünde günahsız masum insanlar 
olarak da acı çekmeyiz. Diğer insanlarla ilişki içinde 
yaşadığımız yatay düzlem ile Tanrı’yla olan ilişkimizin 
dikey düzlemi arasındaki farkı hatırlamalıyız. Bu ya-
tay düzlemde, sizin ve benim yaşadığımız düzlemde, 
bazen ben size adaletsiz davranacağım ve siz de bana 
adaletsiz davranacaksınız. Siz beni inciteceksiniz ve 
ben de sizi haklı bir neden olmaksızın inciteceğim. 
Hepimiz insanlara iftira attık ve hepimiz insanlar tara-
fından iftiraya uğradık, ama Tanrı tarafından asla ifti-
raya uğramadık. Tanrı tarafından hiçbir zaman haksız 
yere suçlanmadık ya da Tanrı’nın elinden haksız yere 
acı çekmedik.



İlahi Takdir ve Kötülük

75

Bunu nasıl anlayabiliriz? İsa, “Tövbe etmezseniz, 
hepiniz böyle mahvolacaksınız” derken ne demek isti-
yor? Unutmayın ki, İsa’ya sorularıyla gelen insanların 
kafası karışıktır çünkü bir şey onları şaşırtmıştır. Acı 
çekmek onları şaşırtmıştır. Tanrı’nın böyle şeylerin ol-
masına izin vermesine şaşırmışlardır. Şaşkınlıklarının 
odak noktası insanların çektiği acılardır.

İsa onlara ve bize yanlış soruyu sorduklarını söy-
ler. Bizi şaşırtması gereken şey, Tanrı’nın bizi herhangi 
bir süre için bağışlamasıdır. Bizi şaşırtması gereken şey 
O’nun adaletinin tezahürü değil, merhametinin teza-
hürüdür, çünkü tövbe etmezsek hepimiz aynı şekilde 
mahvolacağız. İsa’nın ima ettiğine göre, henüz mah-
volmamış olmamızın tek nedeni adalet değil, merha-
mettir.

Buradaki varsayımlar basittir. Varsayımlar Tan-
rı’nın kutsal ve adil olduğu ve bizim olmadığımızdır. 
Biz günahkârların adil ve kutsal bir Tanrı’nın huzu-
runda sahip olduğumuz yaşam, merhamet ve lütuf 
dolu bir yaşamdır.

İsa şöyle devam eder: “Size hayır diyorum. Ama 
tövbe etmezseniz, hepiniz böyle mahvolacaksınız. Ya 
da, Şiloah’taki kule üzerlerine yıkılınca ölen o on sekiz 



Neden Kötülük Var?

76

kişinin, Yeruşalim’de yaşayan öbür insanların hepsin-
den daha suçlu olduğunu mu sanıyorsunuz?”  (3-4. 
ayetler). İnsanlar Şiloam’da bir tapınak inşa ediyorlar-
dı ve hiçbir neden yokken tapınak yıkıldı ve düşen 
tapınağın yolunda bulunan on sekiz talihsiz insan ezi-
lerek öldü.

Bazıları tapınağın yıkıldığı o öğleden sonra Tan-
rı’nın şekerleme yaptığını söyleyebilir. Ya da başka bir 
şeyle meşguldü ve dikkati bir anlığına düşen kuleden 
başka yöne kaydı. Ama İsa’nın söylediği bu değildir. 
O, kurban kesimi sırasında Pilatus’un askerlerinin 
vahşice davranışlarına verdiği tepkinin aynısını, yıkı-
lan tapınağın trajedisine de verdi. “Size hayır diyo-
rum. Ama tövbe etmezseniz, hepiniz böyle mahvola-
caksınız” der (5. ayet).

Hristiyanlık dünyasında en popüler ilahilerden 
biri Amazing Grace (Şaşırtıcı Lütuf ) ilahisidir. İsmi-
nin uygun olduğundan emin değilim, çünkü bu gibi 
sorular gündeme geldiğinde, bizi şaşırtan şeyin lütuf 
değil, adalet olduğu açıktır. Tanrı’nın sabrını, merha-
metini ve iyilikseverliğini farz eder ve varsayarız. Acı 
bir şey vuku bulduğunda, O’nun lütfuna o kadar alış-
mışızdır ki, irkilir, şaşırır ve “Tanrım, bunun başıma 
gelmesine nasıl izin verirsin?” diyerek öfkeleniriz.



İlahi Takdir ve Kötülük

77

İsa bu noktada bize kısa bir çağrı yapar. O şefkat-
lidir, ilgilidir ve çobanlık eder. İnsanların acı ve ızdı-
raplarının ortasında onlara karşı kaba ve kötü değildir. 
O’nun ne kadar şefkatli olduğunu biliyoruz. Yine de 
bu olayla Tanrı insanlara şunu hatırlatır: Tanrı’nın 
merhameti üzerinde hiçbir mevcut hakkımız yoktur 
ve başımıza acı bir şey gelirse, bu Tanrı’nın adaletsiz 
olmasından değildir. Böyle şeylerin olmasına izin ver-
mesinin bir nedeni vardır. Her durumda Tanrı’nın 
bunların olmasına neden izin verdiğini bilmesek de, 
bildiğimiz tek şey Tanrı’nın tapınağın yıkılmasına izin 
vermekle kutsal olmayan, doğru olmayan ya da adalet-
siz bir şekilde davranmadığıdır.

Tanrı’nın önünde diz çöktüğümde, önünden geç-
tiğim her binanın başıma yıkılmasını hak ettiğimi bi-
liyorum. Ve bir sonraki bina düşüp beni paramparça 
ederse, Tanrı’ya sadece bana verdiği lütuf ve bu dünya-
da pek çok kez üzerime döktüğü merhamet için şük-
redebilirim.

Lütuf bizim için olması gerektiği kadar şaşırtıcı de-
ğildir. Hristiyanlar olarak lütuf konusunda varsayım-
da bulunma, Tanrı’nın bize lütufkâr davranmak zo-
runda olduğunu düşünme eğilimimiz vardır ve lütfun 



Neden Kötülük Var?

78

ne olduğunu unuturuz. Tanımı gereği, lütuf gönüllü 
ve özgürdür; zorunlu değildir. Eğer Tanrı’nın bize belli 
bir şekilde davranması gerekseydi, bu lütuf değil, ada-
let olurdu.

Lütfun lütufkârlığını anlayabilmemiz için adalet 
ile lütuf arasındaki bu ayrımı zihnimizde netleştir-
meliyiz, çünkü lütuf Tanrı’yla olan ilişkimizin özü ve 
merkezidir. Lütuf sayesinde yaşarız. Lütuf sayesinde 
sonsuza dek yaşarız. Lütuf sayesinde kurtuluruz ve sa-
dece lütuf sayesinde kurtuluruz.



79

Altıncı Bölüm

Eyüp’ün Örneği

Acı ve ızdırap sorununa bakarken, Habakkuk ve 
Yeni Antlaşma’daki insanlarla birlikte, “Tanrı 

tüm bunların neresinde? Tanrı nasıl olur da acı çekil-
mesine izin verir?” diye sorduk.

Kutsal Yazılar’daki pek çok bölüm bu sorulara bir 
ölçüde yanıt verir, ancak acı ve ızdırap sorununa Kut-
sal Kitap’ta verilen en ünlü ve en kapsamlı yanıt Eski 
Antlaşma’nın Eyüp kitabıdır.

Hikâye neredeyse bir dramanın ilk perdesi gibi 
başlar. Birinci sahne cennette, suçlayıcı Şeytan’ın Tan-
rı’nın tahtının önüne geldiği yerdir. Yeryüzünde bir o 
yana bir bu yana yürüyerek gelir ve sonra Tanrı’nın 



Neden Kötülük Var?

80

huzuruna girerek O’nunla alay eder. Şeytan şöyle der: 
“Şu yaratılışa bir bakın. Tam bir karmaşa. Kendi kut-
sal suretinde yarattığın yaratıklarına bak. Beni takip 
ediyorlar. Benim yolumda yürüyorlar. Yasalarıma sa-
dık ve bağlılar. Onları parmağımda oynatıyorum.”

Tanrı, Şeytan’la tartışmaz. Bunun yerine şöyle der: 
“Kulum Eyüp’e bakıp da düşündün mü?” (Eyü. 1:8). 
O dürüst bir adamdır. Namusludur. Bana itaat eder.

Şeytan’ın dudaklarından alaycılık damlamaya baş-
lar. “Eyüp Tanrı’dan boşuna mı korkuyor?” (9. ayet). 
Haydi ama, Tanrı. Elbette Eyüp seni izliyor. Elbette, 
Eyüp sana itaat ediyor. Elbette senin buyruklarını din-
liyor. Neden dinlemesin ki? Onu dünyanın en zengin 
adamı yaptın. Ona yüreğinin arzularının her birini 
verdin. Adam akla gelebilecek her şekilde, yeryüzün-
deki diğer herkesten daha fazla zenginleşiyor. Tanrı, 
onu bir çitle çevirdin. Takdirinle onu o kadar çok ko-
rudun, takdirinle onu o kadar çok kutsadın ki, beni 
dinlemeye gerek duymuyor. Ama ona ulaşmama izin 
ver. Çiti kaldır ya da çitin içine bir kapı koy. Bırak, 
onu deneyeyim. Onu ayartmama izin ver. Bakalım, 
senin sadık kulun beni takip etmeye ve sana lanet et-
meye başlayıncaya kadar ne kadar zaman geçecek?



Eyüp’ün Örneği

81

Meydan okuma budur. Tanrı da bunu kabul eder. 
Şeytan’ın Eyüp’e bir insanın başına gelebilecek her 
türlü eziyeti yapmasına izin verir: acı, keder, yoksul-
luk, hastalık. Ama Tanrı Şeytan’ın Eyüp’ün canını 
almasını engeller. Şimdi okuyalım ve Eyüp’e ne oldu-
ğunu görelim.

RAB Şeytan’a, “Peki” dedi, “Sahip olduğu 
her şeyi senin eline bırakıyorum, yalnız ken-
disine dokunma.” Böylece Şeytan RAB’bin 
huzurundan ayrıldı.
Bir gün Eyüp’ün oğullarıyla kızları ağabey-
lerinin evinde yemek yiyip şarap içerken bir 
ulak gelip Eyüp’e şöyle dedi: “Öküzler çift 
sürüyor, eşekler onların yanında otluyordu. 
Sabalılar baskın yaptı, hepsini alıp götürdü. 
Uşakları kılıçtan geçirdiler. Yalnız ben kaçıp 
kurtuldum sana durumu bildirmek için.” O 
daha sözünü bitirmeden başka bir ulak ge-
lip, “Tanrı ateş yağdırdı” dedi, “Koyunlar-
la uşakları yakıp küle çevirdi. Yalnızca ben 
kaçıp kurtuldum durumu sana bildirmek 
için.” O daha sözünü bitirmeden başka bir 
ulak gelip, “Kildaniler üç bölük halinde de-



Neden Kötülük Var?

82

velere saldırdı” dedi, “Hepsini alıp götürdü-
ler, uşakları kılıçtan geçirdiler. Yalnızca ben 
kurtuldum durumu sana bildirmek için.” O 
daha sözünü bitirmeden başka bir ulak ge-
lip, “Oğullarınla kızların ağabeylerinin evin-
de yemek yiyip şarap içerken ansızın çölden 
şiddetli bir rüzgar esti” dedi, “Evin dört 
köşesine çarptı; ev gençlerin üzerine yıkıldı, 
hepsi öldü. Yalnız ben kurtuldum durumu 
sana bildirmek için.”
Bunun üzerine Eyüp kalktı, kaftanını yırtıp 
saçını sakalını kesti, yere kapanıp tapındı. 
(12-20. ayetler)

Bu, tüm Kutsal Yazılar’daki en inanılmaz ifadeler-
den biridir. Sabalılar hayvanlarını elinden almış, rüz-
gâr ailesini yok etmiş, Kildaniler develerini çalmış ve 
hizmetkârlarını öldürmüştü; Eyüp’ün sahip olduğu 
her değerli şey elinden alınmıştı. Ve Eyüp kederlendi. 
Giysilerini yırttı. Yere düştü. Ama yere düştüğünde 
şöyle dedi: “Bu dünyaya çıplak geldim, çıplak gide-
ceğim. RAB verdi, RAB aldı, RAB’bin adına övgüler 
olsun” (21. ayet).



Eyüp’ün Örneği

83

Elinde kalan tek şey karısı ve Tanrı’ydı. Karısı ço-
cuklarının kaybını paylaşmıştı. Karısı servetlerinin, 
hayvanlarının, binalarının, mallarının ve statülerinin 
kaybını paylaşmıştı. Ve Ûs’un önde gelen kadını şim-
di, şehirdeki herkes onlarla alay ederken, kocasının 
yanında bir gübre tepesinde oturmak zorunda kalmış-
tır. Bu durumdayken erkeğinin yanında duracak mı-
dır? Tanrı’nın onu yarattığı yardımcı eş olacak mıdır? 
Kocası hastalığa yakalandığında ve bedeni çürümeye 
başladığında ona teselli getirecek midir? Hayır. Eyüp’e 
gelip, “Tanrı’ya söv de öl bari!” der (2:9). Bazı insan-
lar bu sözlere, kocasının çektiği acıların sona ermesini 
isteyen, sevgi dolu, şefkatli ve ilgili bir kadının sözleri 
olarak bakarlar. Ama hangi şefkatli, nazik ve harika 
eş kocasının ızdırabını, onu Şeytan’a teslim ederek ve 
Tanrı’ya lanet etmesini önererek sona erdirmeye ça-
lışır? “Tanrı’ya söv de öl bari!” Ama Eyüp şöyle ce-
vap verir: “Beni öldürse bile O’na güvenim sarsılmaz” 
(13:15).

Bu dramadaki oyuncular kimlerdir? Bu dramadaki 
karakterler Eyüp, Kildaniler, Sabalılar, Şeytan ve Tan-
rı’dır. Burada kimin isteği (iradesi) yerine gelmektedir? 
Son yargı gününde Tanrı’nın önünde dururken Kilda-



Neden Kötülük Var?

84

nilerin ve Sabalıların yakarışlarını duyduğumuzu hayal 
edebiliriz. Tanrı şöyle der: “Sizi hatırlıyorum Kildani-
ler. Siz Sabalıları hatırlıyorum. Eyüp’ün hayvanlarını 
yok eden, develerini çalan, mallarını elinden alan ve 
hizmetkârlarını öldürenler sizlersiniz. İşte size cezam.” 
Ama onlar kendilerini savunmak için şöyle derler: “Ey 
Tanrım, sen bunu yapamazsın. Bunu bize Şeytan yap-
tırdı. Biz sadece Şeytan’ın elindeki aletlerdik.”

Kildaniler ve Sabalılar bu dramda özgürlükleri-
ni mi kaybettiler? Şeytan tarafından zorlandılar mı? 
Eyüp’ün sığırlarını çaldıklarında özgür ahlaki failler 
olarak hareket etmiyorlar mıydı? Elbette öyle hareket 
ediyorlardı. Şeytan bazı masum, saf, dürüst, doğru Sa-
balıları ve Kildanileri keşfetmedi ve daha sonra kendi 
isteğini yaptırmak için onları kuklalara indirgemek 
için yüreklerinde kötülük yaratmadı. Hayır, Sabalılar 
ve Kildaniler başından beri sığır hırsızıydılar. Yıllardır 
bu hayvanlara göz dikmişler ve onları arzulamışlardı, 
ama Eyüp’ün çevresini saran çitten geçememişlerdi. 
Şeytan, “Hadi gidip Eyüp’ü alalım” dediğinde, fırsatın 
üzerine atlamak için sabırsızlandılar.

Kildanilerin niyetleri ve seçimleri kötüydü. Şey-
tan’ın güdüleri de tamamen kötüydü. Ama bu drama-



Eyüp’ün Örneği

85

da karakterini sorguladığımız diğer karakter Tanrı’dır. 
Tanrı son gün şöyle diyebilir mi? “Eyüp’e ben dokun-
madım. Bunu yapan Şeytan’dı. Sabalılar ya da Kilda-
niler yaptı. Ben suçsuzum” diyebilir mi? Hayır, Tanrı 
bunu yapması için Şeytan’ı görevlendirdi ve Sabalıla-
rın ve Kildanilerin suç teşkil eden eylemleri Tanrı’nın 
kontrolü, takdiri ve egemen yetkisi altındaydı; Tanrı 
tüm bunların olmasına izin verdi. Tanrı’nın şöyle de-
diğini hayal edebiliriz: “Evet, bunu kendi yüceliğimi 
göstermek, kötü olanın ağzını kapatmak ve Şeytan’ın 
iftira attığı adamın dürüstlüğünü haklı çıkarmak için 
yaptım.”

Tanrı’nın bu acı, ızdırap ve sefalete dahiliyeti ta-
mamen doğruydu. Ancak Eyüp’ün kendisinin ikna 
olmadığı bir an geldi. Eyüp her gün gelip kendisine 
söylenen (sözde) “tesellicilerin” kıkırdayan dillerini 
dinlemek zorunda kaldı: “Eyüp, bu senin hatan. Sade-
ce taşıdığın suçla orantılı olarak acı çekiyorsun. Tövbe 
etmen gereken gizli bir günahın olmasa Tanrı başına 
bunların gelmesine asla izin vermezdi. Acı çeken in-
sanların en sefilisin, çünkü günahkârların başı olmalı-
sın ve tövbe etmelisin.”



Neden Kötülük Var?

86

Eyüp vicdanını yokladı. Aslında şöyle dedi: “Ne 
için tövbe edeyim? Ne yaptığımı göremeyecek kadar 
kötü biri miyim?” Sonra öfkeyle yumruğunu Tan-
rı’nın yüzüne doğru sallamaya ve Tanrı’ya nedenini 
sormaya başlar. Ve Tanrı yanıt vermez. Eyüp daha da 
sinirlenir ve tekrar sorar. Sonunda Tanrı Eyüp’e yanıt 
verir. “RAB kasırganın içinden Eyüp’ü şöyle yanıtladı: 
‘Bilgisizce sözlerle tasarımı karartan bu adam kim?’ ” 
(Eyü. 38:1-2).

Bu azarlamanın gücünü duyuyor musunuz? Tanrı 
ona şöyle diyor: “Bilgisizce sözlerle tasarımı karartan 
bu adam kim? Dikkat et, Eyüp! Benim tasarılarımın 
mükemmel bilgeliğine gölge düşürüyorsun. Sen her 
şeyi bilen bir bakış açısıyla değil, tam bir cehaletle ko-
nuşuyorsun. Ne hakkında konuştuğunu bilmiyorsun. 
Şimdi de beni mi yargılıyorsun? Teolojik sorularına 
yanıt vermemi mi istiyorsun? Beni sorguya mı çekmek 
istiyorsun? Sorularını yanıtlayacağım, ama yanıtlama-
dan önce, bazılarını benim için yanıtlamanı istiyorum. 
Bir erkek gibi çık karşıma; ben seni sorgulayacağım ve 
sen de bana yanıt vereceksin. İşte birinci soru, Eyüp: 
Ben dünyanın temellerini atarken sen neredeydin?”



Eyüp’ün Örneği

87

Tanrı, Eyüp’ün yanıt vermesine fırsat vermez, ama 
biz Eyüp’ün aklından geçen yanıtı biliyoruz. “Tanrım, 
ben hiçbir yerde değildim. Sen dünyanın temellerini 
attığında ben var bile değildim. Sen ezelden ebede ka-
dar varsın; ben yokum. Sen ezelisin. Sonsuzsun. Ben 
geçiciyim. Ben sonluyum.”

“Soruya cevap ver, Eyüp. Dünyanın ölçülerini kim 
saptadı? Sabah yıldızları birlikte şarkı söylerken ve 
Tanrı’nın bütün oğulları sevinçle çığrışırken, kim koy-
du köşe taşını? Denizin ardından kapıları kim kapadı? 
Bulutları ve giysilerini kim yarattı? Gökyüzünün sınır-
larını kim belirledi? Sen ömründe sabaha buyruk ver-
din mi, şafağa yerini gösterdin mi?” (bkz. 38. bölüm).

İki bölüm boyunca Tanrı Eyüp’ü sorguya çeker. 
“Oryon’un bağlarını çözebilir misin? Livyatan’ı üç 
kiloluk bir misinayla çekip çıkarabilir misin?” Bu iki 
buçuk bölümden sonra Tanrı Eyüp’ün sorusunu asla 
yanıtlamaz.

Tanrı’nın Eyüp’ün sorularını yanıtlamasının tek 
yolu, bunu cennete saklaması değildir; Tanrı bunu 
kendisiyle yanıtlamaktadır. Ve çoğu zaman bizim so-
rularımızı da ancak bu şekilde yanıtlar. Bu Eyüp üze-
rinde ilahi bir zorbalık egzersizi değil, Tanrı’nın doğası 



Neden Kötülük Var?

88

ve karakteri hakkında hızlandırılmış bir derstir. “Eyüp, 
kim olduğuma bak. Eyüp, bana güvenebilirsin.”

Eyüp Tanrı’nın bu muhteşem açıklamasını gör-
dükten sonra, “Ağzımı elimle kapıyorum” der (40:4). 
Artık konuşmayacağım. Kendimden iğreniyorum, toz 
ve kül içinde tövbe ediyorum. Eyüp yaşadığı sefalet 
içinde aklını yitirdiğini ve Tanrı’nın bütünlüğüne sal-
dırmaya başladığını fark etti; ta ki Tanrı şöyle diyene 
kadar: “Bu kadar yeter Eyüp. Evine geri dön. İki kat 
deve, iki kat inek, iki kat ürün, iki kat çocuk ve iki kat 
sağlık bulacaksın. Ben de senin çevreni sonsuza dek 
sürecek bir çitle çevireceğim.”

Eyüp’ün muhteşem öyküsünden, acıların ortasın-
da sabırlı olma dersi gibi pek çok ders çıkarabiliriz. 
Ancak bu kısa özetten bir şeyi hatırlamamızı istiyo-
rum. Acı çektiğimizde ve sıkıntıların neden olduğu 
konusunda içimizde inlediğimizde ve Tanrı’nın hu-
zuruna çıktığımızda –bazen öfkeyle yumruğumuzu 
O’nun yüzüne sallayarak– bizim kim olduğumuzu ve 
O’nun kim olduğunu hatırlamalıyız.

Eyüp’ün ilahi takdirle ilgili öğrenmesi gereken ders 
buydu; karşısındaki çıplak bir güç ya da kişisel olma-
yan bir şans değil, yaşamlarımızda meydana gelen her 
şey üzerinde egemen olan kutsal bir Tanrı’ydı.



89

Yedinci Bölüm

Acı Çekme
ve Günah

Yaşadığımız acı ve ızdıraplar çoğu zaman şu soruyu 
sormamıza neden olur: Tanrı bunların olmasına 

nasıl izin verebilir? Bu soruyu ele alan bazı önemli 
Kutsal Kitap bölümlerine baktık. Peygamber Habak-
kuk’un durumunu ele aldık. Luka Müjdesi’nde Şiloah 
tapınağının yıkılması ve on sekiz kişinin ezilerek öl-
mesiyle ilgili öyküye baktık. İnsanın çektiği acı ve ız-
dırap konusunda en geniş kapsamlı çalışma olan Eyüp 
kitabına baktık.

Tanrı’ya neden acı çektiğimizi sorduğumuzda, üze-
rinde durmamız gereken bir başka boyut da çektiği-
miz acı ile günahımız arasındaki ilişkidir.



Neden Kötülük Var?

90

Birden fazla kez, ölmek üzere olan bir kişi günah 
çıkarmak için beni başucuna çağırdı. Ölmekte olan 
insanların dudaklarından dökülen itiraflar genellikle, 
çektikleri acıların ve yaklaşan ölümlerinin nedeni ol-
duğuna inandıkları derin, karanlık günahları içerir.

Bir keresinde bir öğrencinin velisi bir Hristiyan 
okulunun yöneticisine gelerek, “Çocuklarıma Tan-
rı’nın insanları cezalandırdığının öğretilmesini istemi-
yorum” demişti. Yönetici benden tavsiye istedi. Ben de 
şöyle dedim: “O hâlde kefareti öğretmeseniz iyi olur. 
Çarmıh hakkında öğretmeseniz iyi olur. Son yargı 
hakkında öğretmeseniz iyi olur. Aslında Hristiyanlıkla 
ilgili hiçbir şey öğretmeseniz iyi olur, çünkü Tanrı’nın 
doğruluğunu, Tanrı’nın adaletini, Tanrı’nın kutsallığı-
nı ve Tanrı’nın yargısını ortadan kaldırmak zorunda 
kalırsınız.” Gerçek şu ki, Tanrı insanları cezalandırır. 
Umudumuz bizi bu cezadan kurtarmasıdır, ancak bizi 
cezalandırırsa bunun adil, kutsal ve doğru olacağını 
biliyoruz.

Kutsal Yazılar’ın son yargı hakkındaki evrensel 
açıklaması, suçluların vereceği yanıtın aynı olacağıdır. 
Bu yanıt mutlak bir sessizlik olacaktır. Suçluların du-
dakları mühürlenecektir; bunun nedeni Tanrı’ya olan 



Acı Çekme ve Günah

91

düşmanlıklarının aniden erimesi değil, son yargıda 
Tanrı’nın yargısına karşı tartışmanın mutlak anlam-
sızlığını görecek olmalarıdır. Tanrı’nın gücü nedeniyle 
kazanamayacağımız için değil, kanıtlar o kadar açık ve 
Tanrı’nın kutsallığı ile bizim günahkârlığımız arasın-
daki zıtlık o kadar canlı olacağı için tartışmak boşuna 
olacaktır.

Yeni Antlaşma’da bu konuya çok önemli bir şekil-
de değinen bir olay meydana gelir. Bu olay Yuhanna 
Müjdesi’nde yer alır: “İsa yolda giderken doğuştan kör 
bir adam gördü. Öğrencileri İsa’ya, ‘Rabbî, kim günah 
işledi de bu adam kör doğdu? Kendisi mi, yoksa anne-
si babası mı?’ diye sordular” (9:1-2).

Öğrencilerin İsa’ya yönelttikleri bu soru hakkında 
uzun uzadıya yorum yapabiliriz. Bize söylenen tek şey, 
İsa’nın yolda yürürken herkesin kör olduğunu bildiği 
bir adam gördüğü ve adamın doğuştan kör olduğu-
dur. Öğrencilerin İsa’ya sordukları soruların şöyle bir 
şey olacağını düşünebiliriz: “Efendim, başka bir kör 
adam daha var. Ona dokunacak mısın? Onu iyileştire-
cek misin? Görme yetisini geri verecek misin?” Bunun 
yerine, öğrenciler bu kör adama acıyarak bakarlar ve 
İsa’dan körlükle ilgili bir şey yapmasını istemek yerine, 



Neden Kötülük Var?

92

bunu teolojik bir ders için fırsat hâline getirirler. Şöyle 
derler: “İsa, bu adam kör doğdu. Onun kör doğması-
na neden olan günahı kim işledi, adam mı yoksa ailesi 
mi?”

Mantık öğrencileri karmaşık sorunun yanlışlığını 
bilirler; aslında başka açıklamalar da olabileceği hâl-
de, soru ya o ya da bu şeklinde sorulur. Öğrenciler 
sadece iki seçenek olduğunu varsayarlar: Ya bu adam 
doğmadan önce bir günah işlediği için kör doğmuştur 
ya da anne babasının günahının sonuçları çocuğa ak-
tarılmıştır. Öğrencilerin sorusuyla birlikte bir dizi teo-
lojik hata ve yanlış varsayım ortaya çıkmaktadır, ancak 
soru en azından bir gerçek ve sağlam varsayımı ortaya 
koymaktadır. Öğrenciler bu adamın körlüğünün olası 
nedenlerini ikiye indirgemişlerdi: kendi günahı ya da 
anne babasının günahı. Adamın sakatlığından birinin 
günahının sorumlu olduğunu varsaymışlardı.

Bu sağlam bir varsayımdır. Kutsal Kitap ölüm ve 
acının günah aracılığıyla dünyaya geldiğini tekrar 
tekrar öğretir. Düşüş olmasaydı, en başta günah ol-
masaydı, o zaman bu dünyada acı, ızdırap ve ölüm 
olmayacağını güvenle varsayamaz mıyız? Aden’de hiç 
kimse kör değildi. Adem bahçede yürürken, başına ta-



Acı Çekme ve Günah

93

pınakların düşüp onu ezmesinden ya da birinin kanını 
Tanrı’ya sunulan kurbanların kanına karıştırmasından 
endişe etmek zorunda değildi. Cennette körlük olma-
yacak. Cennette kaza olmayacak, gözyaşı olmayacak, 
ölüm olmayacak, acı olmayacak. Neden mi? Çünkü 
günah olmayacak; Aden’de acı yoktu, çünkü günah 
yoktu.

Kutsal Kitap ayrıca doğmadan önce günahlı du-
rumda olduğumuzu ve bu nedenle Adem’le olan iliş-
kimiz nedeniyle hiçbir şey yapmadan önce bir ölçüde 
yargılanacağımızı öğretir. Öğrenciler bu adamın kör-
lüğünde bir yerlerde, bir şekilde günahın rol oynadığı-
nı düşünerek doğru bir varsayımda bulunurlar. Ancak 
bu adamın çektiği acının kendi günahına doğrudan, 
anında ve orantılı bir yanıt olduğunu varsaydıklarında 
çok büyük bir hata yaparlar.

Öğrencilerin yaptığı bir başka yanlış varsayım da, 
anne baba kötü bir şey yaptığı için çocuğun cezalan-
dırıldığıdır. Kutsal Kitap günahın sonuçlarının kuşak-
lar boyunca devam ettiğini öğretir; Tanrı’nın halkının 
suçlarını üçüncü ve dördüncü kuşaklara kadar ziyaret 
ettiğini söyler (bkz. Çık. 34:7). Yine de Hezekiel kita-
bı, hiçbir çocuğun başkasının işlediği bir günah için 



Neden Kötülük Var?

94

doğrudan cezalandırılmadığını açıkça ortaya koyar. 
Masum bir insanın bir başkasının günahı için acı çek-
tiği tek zaman çarmıhta olmuştur ve bu da gönüllü 
olarak yapılmıştır. İsa kendi isteğiyle halkının günahı-
nı üstlenmiş ve bunun hak ettiği acıyı çekmiştir. He-
zekiel’in zamanındaki insanlar gibi Tanrı’nın önünde 
ağlayamayız: “Ey Tanrım, bu hiç adil değil. Babalar 
koruk yedi, çocukların dişleri kamaştı” (bkz. Hez. 
18:2).

Öğrenciler, kör adamın işlediği günahla çektiği 
acının derecesi ya da başka birinin işlediği günahla 
çektiği acının derecesi arasında doğru bir orantı oldu-
ğunu düşünerek hata yapmaktadırlar.

İsa, cezadan başka nedenlerle de acı çektiğimizi 
söylemiştir. Kurtuluşun yolu Via Dolorosa’dan (İsa’nın 
çarmıha yürüdüğü çile yolundan) geçer. İsa Acılar 
Adamı’dır, acıyı yakından tanır. Acılar aracılığıyla kut-
sanırız ve Tanrı’ya yaklaşırız. Karakterimiz gelişir ve 
İsa’nın kurtarıcı amaçları asla boşuna acı çekmememi-
zi sağlayacak şekildedir. O’nun halkının çektiği acılar 
her zaman kurtaran bir özelliğe sahiptir. Bu inanması 
zor bir bildiridir çünkü bedenlerimiz ve yüreklerimiz 
acı çektiğinde, genellikle Tanrı’nın bilgeliğini ikinci 



Acı Çekme ve Günah

95

plana atarız; bu acılar o anda kurtaran bir özelliğe sa-
hip acılar olarak görünmez.

Yine de elçiler bize sıkıntıya uğradığımızda bunun 
garip bir şey olduğunu düşünmememiz gerektiğini 
söylerler, çünkü Tanrı bu sıkıntılarda kurtarışını bizde 
işler (1.Pe. 4:12). Bir süre büyük sıkıntılara katlanmak 
zorunda olsak da, Elçi Pavlus bedende ve bu dünyada 
çektiğimiz sıkıntıların Tanrı’nın bizim için göklerde 
sakladığı yücelikle karşılaştırmaya değmeyeceğini söy-
lemiştir (bkz. Rom. 8:18). Ancak odak noktamız acı-
larımız olduğunda, odak noktamız şimdiki zamandır. 
Bu kör adamın yaşamının o anında görebildiği tek şey 
hiçbir şeydi; derin, koyu bir karanlık. Muhtemelen bu 
tartışmanın İsa ve öğrencileri arasında gerçekleştiğini 
bile bilmiyordu. Onları göremiyordu. Belki de işitme 
duyusu o kadar gelişmişti ki, ayak seslerinin yaklaş-
tığını duyabiliyordu ve kimin geldiğini anlamak için 
kendini zorluyordu.

İsa şöyle dedi: “Ne kendisi, ne de annesi babası gü-
nah işledi. Tanrı’nın işleri onun yaşamında görülsün 
diye kör doğdu. Beni gönderenin işlerini vakit daha 
gündüzken yapmalıyız. Gece geliyor, o zaman kimse 
çalışamaz. Dünyada olduğum sürece dünyanın ışığı 
Ben’im” (Yu. 9:3-5).



Neden Kötülük Var?

96

İsa teolojik soruları yanıtladıktan sonra, “yere tü-
kürdü, tükürükle çamur yaptı ve çamuru adamın göz-
lerine sürdü. Adama, “ ‘Git, Şiloah Havuzu’nda yıkan’ 
dedi… Adam gidip yıkandı, gözleri açılmış olarak 
döndü” (6-7. ayetler).

Merak ediyorum, acaba bu adam önündeki insan-
lara ve nesnelere dalarken, karanlığı unutması ne ka-
dar sürmüştü? O ana kadar acısına katlandı ve sonsuza 
dek Tanrı’nın yüceliğinin tatlılığının engelsiz görün-
tüsüne sahip oldu.

Yargı gününde Tanrı’nın huzuruna çıktığımızda ve 
defterler açıldığında, cennette sessizlik olacaktır. Yani, 
kendimizi savunmak için söyleyecek hiçbir şeyimiz 
olmayacak. Tanrı’nın tüm işlerinin sadece muhte-
şem değil, aynı zamanda tamamen adil olduğunu ve 
O’nun takdirinde hiçbir adaletsizlik olmadığını açıkça 
göreceğiz. Bu zaman zaman Hristiyanlar için güvenil-
mesi en zor şeydir, özellikle de acı, ızdırap, hastalık 
ve ölüm gördüğümüzde. İşte o zaman sessiz kalmamız 
gerekir. Evet, O’nun yollarını öğrenmek için Kutsal 
Yazılar’ı araştırırız, ancak bazen yanıtlar gelmez ve 
Tanrı’nın egemenliği karşısında kutsal bir sessizliğin 
bir zamanı ve yeri vardır.



97

Sekizinci Bölüm

Birlikte
İyilik için

Öğrencilere sormayı en sevdiğim şaşırtmalı soru-
lardan biri “Eski Antlaşma’daki en büyük pey-

gamber kimdi?” sorusudur. Teoloji okulu öğrencileri 
genellikle Yeşaya, Yeremya, Hezekiel, Daniel ya da 
en sevdikleri Eski Antlaşma peygamberi kimse onun 
cevabını verirler. O zaman ben de “Hayır, Eski Ant-
laşma’daki en büyük peygamber Vaftizci Yahya’dır” de-
rim. İsa, Yasa ve Peygamberlerin Yahya’ya kadar –yani 
Yahya da dahil– hüküm sürdüğünü söyler.

Sevdiğim bir başka şaşırtmalı soru da şudur: “İsa 
Yeni Antlaşma’da hangi olumsuz yasağı diğer tüm 
olumsuz yasaklardan daha sık verir?” Yanıt “Korkma-



Neden Kötülük Var?

98

yın”dır. İsa bunu o kadar sık söyler ki, bunu olumsuz 
bir yasak olarak okumayız ya da duymayız bile. Nere-
deyse bir selamlamanın yerini alır. Sanki İsa insanların 
karşısına çıktığında merhaba ya da şalom demek yeri-
ne, “Korkmayın” der.

Bunun bir nedeni, İsa’nın kendisi Tanrı’nın gör-
kemini gösterdiğinde, sergilediği insanı huşu içinde 
bırakan, kutsal, aşkın gücün insanları korkutmuş ol-
masıdır. İsa bu korkuları yatıştırmak zorundaydı. İn-
sanları sakinleştirmeye yönelik konuşmak zorundaydı. 
Ama bence O bizim hakkımızda çok temel bir şeyi de 
anlamıştı: Bizler korkmaya meyilliyiz. Yaşamlarımızda 
pek çok kez korkarız.

Yaşamlarımızla ilgili en korkutucu şeylerden biri 
bilinmeyen gelecektir. Yarının ne getireceğini bilmiyo-
ruz. Bir sonraki dönemeçte başımıza bir felaket gelip 
gelmeyeceğini bilmiyoruz. Acı verici, hatta ölümcül 
bir hastalığa yakalanıp yakalanmayacağımızı bilmiyo-
ruz. Ve bunlar bizi korkutmaktadır.

İsa’nın kendisi bugün sizinle konuşsa ve şöyle dese 
ne hissederdiniz? “Korkmayın. Şu andan itibaren ba-
şına bir daha asla kötü bir şey gelmeyecek” dese ne 
hissederdiniz? Bu söz, korkularınıza ne yapardı? Se-
vinçten havalara uçmaz mıydınız?



Birlikte İyilik için

99

Bu bölümde, İsa’nın derin ve gerçek anlamda bu 
taahhüdü bize zaten vermiş olduğunu düşünmek isti-
yorum. Bu dolaylı bir vaattir ve her zaman tam olarak 
anlamını kavrayamadığımız bir vaattir. Yine de bu ko-
nuya o kadar aşinayız ki, insanların Yeni Antlaşma’da-
ki en sevdikleri ayetlerle ilgili anketler yapıldığında, 
Mesih’in vaadini içeren belirli bir ayet her zaman lis-
tede yer alır: “Tanrı’yı sevenler, O’nun amacı uyarınca 
çağrılmış olanlar uğruna her şeyin birlikte iyilik için 
etkin olduğunu biliriz” (Rom. 8:28).

Bu metnin Tanrı’nın halkının başına sadece iyi 
şeylerin geleceğini söylemediği doğrudur. Tanrı’nın 
başımıza kötü bir şey gelmesine asla izin vermeyeceği-
ni de söylemez. Bu sözler metinde yer almaz. Burada 
incelemek istediğim metinden bir çıkarımda bulunu-
yorum. Metin basitçe Tanrı’nın her şeyin –yani karşı-
laştığımız her şeyin, başımıza gelen her şeyin– birlikte 
iyilik için işlediğini söyler.

Yine bu, başımıza gelen her şeyin kendi içinde de-
ğerlendirildiğinde iyi bir şey olduğu anlamına gelmez, 
ancak ilahi takdiriyle Tanrı başımıza gelen her şeyin 
bizim iyiliğimiz için işlemesini sağlar. Şimdi bunu de-
rinlemesine düşünelim. Eğer başımıza gelen her şey 



Neden Kötülük Var?

100

nihai iyiliğimiz için işliyorsa, nihai olarak başımıza ge-
len her şeyin iyi olduğu sonucu çıkmaz mı? Eğer Tanrı 
onun içinde ve onun aracılığıyla bizim iyiliğimiz için 
çalışıyorsa, o zaman nihai olarak bunun iyi olduğunu 
söylemek zorundayız.

Ancak nihai olarak niteleyicisini kullanmaya dik-
kat ettiğimi fark edin. Şimdi, felsefe ya da teoloji di-
linde konuştuğumuzda, genellikle nihai olan ile yakın 
olan arasında bir ayrım yaparız. Teknik bir şey olabilen 
bu ayrım, aslında mesafeli olan –uzakta olan, anlık gö-
rüşümüzün dışında olan, anlık kavrayışımızın dışında 
olan– ile yakın olan, elimizin altında olan ve burada ve 
şimdi olan arasındaki bir ayrımdır.

Teologlar, Tanrı’nın takdirini tartışırken birincil ve 
ikincil nedensellik arasında ayrım yaparlar. Yusuf ’un 
hikâyesini hatırlayalım. Kardeşleriyle yeniden bir ara-
ya geldiğinde, kardeşleri Yusuf ’un kendilerinden in-
tikam alacağından korkmuşlardır. Yusuf onlara şöyle 
der: “Siz bana karşı kötülük amaçladınız, ama Tanrı 
onu... iyilik olarak amaçladı” (Yar. 50:20 – TBS Çe-
virisi).”

Yusuf ’un söylediği şudur: “Başıma gelen felakette 
iki etken vardı, iki nedensel güç işliyordu. Bu dünyada 



Birlikte İyilik için

101

sizin yüzünüzden köle olarak satıldım, hapse atıldım 
ve yıllarca acı ve ızdıraba katlanmak zorunda kaldım. 
Buna siz sebep oldunuz.”

Ancak aynı zamanda bu insani nedensellik zinci-
rinde Yusuf, kardeşlerinin eylemlerinin üzerinde Tan-
rı’nın kapsayıcı takdirinin durduğunu fark etti. Yusuf 
aslında şöyle diyordu: “Bu olaylara siz neden olmuş 
olabilirsiniz, yakın neden olabilirsiniz, ama siz ikincil 
nedendiniz. Ama şunu anlıyorum ki, Tanrı’nın yaşa-
mım üzerindeki kapsamlı takdiri dahilinde olmadığı 
sürece sizin bile bana karşı günah işleme gücünüz yok. 
Sonuçta Tanrı’nın niyetleri gerçekleşiyordu ve O’nun 
niyetleri kesinlikle doğru, iyi ve kutsaldı. Ve O sizin 
kötülüğünüzden bile iyilik çıkarabilir.”

Kutsal Kitap’taki ilahi takdir kavramını incelediği-
mizde anlamaya çalıştığımız temel ders budur. Kutsal 
Yazılar’da bunu Romalılar 8:28 ayetinden daha açık ve 
net bir şekilde ortaya koyan bir ifade yoktur.

Tanrı’nın işlerine olan inancın farklı güven dü-
zeyleri vardır. Tanrı’ya inanıyor olabiliriz ama yine 
de Tanrı’ya iman etmekte güçlük çekeriz. Bazen şöy-
le deriz: “Rab, inanıyorum. İnançsızlığımı yenmeme 
yardım et!” Bocalama eğilimindeyizdir; Tanrı’nın 



Neden Kötülük Var?

102

vaadine güvenmeye çağrıldığımız kriz anlarında zor-
lanırız. Kim acı çekmeyi dört gözle bekler? Kim aile 
üyelerinin ya da arkadaşlarının ölümünü dört gözle 
bekler? Savaşları ve bu dünyada başımıza gelen diğer 
tüm kötülükleri kim dört gözle bekler?

Ve bunlar olduğunda, Tanrı’nın iyilik için işledi-
ğine dair imanımızı ve inancımızı sağlam tutmak son 
derece zordur. Hristiyan yaşamının gerçek sınavı bu-
dur: Yarın için Tanrı’ya ne derece güvenebiliyoruz? 
Yine de, korkunun panzehiri tam da Tanrı’nın bu şey-
lerin bizim iyiliğimiz için birlikte işlediğine dair vaa-
dine güvenmemiz ve inanmamızdır.

Ben küçük bir çocukken annem geceleri yatağı-
mın başında dua ederdi. Benim anlamam için kolay 
olan çocuk duaları okurdu ve özellikle sevmediğim 
bir tanesini ezberlemek zorunda kaldım. Bunu korku-
tucu buluyordum: “Şimdi uzanıyorum uyumak için. 
Dua ediyorum Tanrı’ya ruhumu koruması için. Eğer 
ölürsem uyanmadan önce, dua ediyorum Tanrı’ya ru-
humu alsın diye.” Her gece yatağa girdiğimde sabah 
uyanıp uyanmayacağımdan tam emin olamıyordum 
çünkü geceleri bu fikirle uğraşmak zorunda kalıyor-
dum ve bunu korkutucu buluyordum.



Birlikte İyilik için

103

Öğrettiklerinden bir diğeri de yirmi üçüncü mez-
murdu: “RAB çobanımdır.” İyimser bir mezmurdur. 
İlahi takdirin bakımına (gözetimine) güvenmeyi içe-
ren bir mezmurdur; yaşamım Çoban’ın elindedir. 
Ama bu duanın beni en çok ilgilendiren kısmı, “Ka-
ranlık ölüm vadisinden geçsem bile, kötülükten kork-
mam” (4. ayet) sözleriydi.

Karanlık ölüm gölgesi vadisinden geçsem bile kö-
tülükten korkmayacağıma inanmak Tanrı’nın en zor 
gerçeklerinden biridir. Ölüm gölgesin vadisinde pusu-
da bekleyen şeyler vardır. O karanlıkta beni korkutan 
şeyler var ve sanırım sizi de korkutuyorlar. Küçük bir 
çocukken karanlıktan korkmayı öğrendik, değil mi? 
Yine de mezmur yazarı karanlık ölüm gölgesi vadi-
sinde yürürken bile hiçbir kötülükten korkmayacağı-
nı söylüyor. Neden mi? “Çünkü sen benimlesin” (4. 
ayet).

Bir keresinde yaşlı bir kilise önderinin şöyle dediği-
ni duymuştum: “Tanrı, halkına hiçbir zaman karanlık 
ölüm vadisinde yürümekten muaf tutulacaklarına dair 
bir vaatte bulunmamıştır.” Tanrı’nın vaat ettiği şey, ka-
ranlık ölüm gölgesi vadisine girdiğimizde, O’nun da 
bizimle birlikte geleceğidir.



Neden Kötülük Var?

104

Tanrı’nın orada olduğunu gerçekten bilmenin ce-
saretinize yaptığı katkı ne olurdu? Ya Mesih beden al-
mış hâliyle bugün evinize gelse ve “Bu öğleden sonra 
karanlık ölüm gölgesi vadisinden geçmeni istiyorum 
ve orada seninle birlikte yürüyeceğim” dese? Cevabı-
mın ne olacağını biliyorum. Şöyle derdim: “Tanrım, 
eğer benimle geliyorsan, gidelim. Sen buradaysan kor-
kacak neyim var?” Ama benim korkum, O’nun bunu 
gerçekten kastetmediği, belki de ben o vadiye adımımı 
atar atmaz O’nun beni terk edeceğidir.

Göremediğimiz zaman Tanrı’nın varlığı vaadine 
güvenmek zordur. Kore Savaşı sırasında yetim kalan 
ve güvenli tesislerde kalan çocukların açlıktan ölmek-
ten korktukları için geceleri uyuyamadıkları söylenir. 
Başlıca korkuları, yiyecek olmadığı için bir gün daha 
hayatta kalamayacak olmalarıymış. Bakıcılar her ço-
cuğa elinde tutması için bir parça ekmek vermeye 
başladı. Çocuklar daha sonra büyük bir ruh dinginliği 
içinde uyuyabildiler çünkü bir parça ekmekle kendile-
rini güvende hissediyorlardı; gelecekteki bakımlarının 
sağlandığına dair elle tutulur, somut bir kanıtları var-
dı. Bu insan takdirinin bir örneğidir, ama Tanrı şöyle 
demektedir: “Beni göremeseniz ya da bana dokuna-



Birlikte İyilik için

105

masanız bile, karanlık ölüm gölgesi vadisinde ben ora-
da olacağım.”

Pavlus bize “her şeyin birlikte iyilik için etkin ol-
duğunu” söylediğinde, sadece iyimserlik ya da karan-
lıkta ıslık çalmakla yetinmemekte, bize bir önermeyi 
öğretmektedir. Bize Tanrı’nın vaat ettiği ve sadık oldu-
ğu bir Tanrı yasasını öğretmektedir. Acıların ortasında 
O’nun varlığını garanti ediyor ve sadece bununla da 
kalmıyor, bu dünyada başımıza ne gelirse gelsin ya da 
ne olursa olsun, Tanrı’nın onları kurtaracağını vaat 
ediyor çünkü ilahi takdir Tanrısı kurtaran bir Tanrı’dır.





107

Dokuzuncu Bölüm

Kötü,
İyi Değildir

Başımıza gelen her şeyin nihai olarak iyi olduğuna 
dair inancımızda bir tehlike gizlidir. İyiye kötü 

ve kötüye iyi demek gibi temel bir hataya düşebiliriz 
ki bu Kutsal Kitap’ın kesinlikle yasakladığı bir şeydir. 
Bu, yılanın Tanrı’nın halkını kandırmak, ayartmak, 
suçlamak ve gerçeklerden uzaklaştırmak için söyledi-
ği korkunç yalandır. Düşmüş doğamız gereği bunu 
yapmaya eğilimliyizdir. Tanrı’nın yasasını açıkça ihlal 
eden bir şey yaptığımızda, yaptığımızı haklı çıkarma-
nın bir yolunu bulmaya çalışırız (bir tür rasyonalizas-
yon), böylece davranışımızı açıkladığımızda, kötülüğe 
iyi dediğimiz için, bu bir ahlaksızlıktan ziyade bir er-



Neden Kötülük Var?

108

dem olarak ortaya çıkar. Aynı zamanda, iyiliği ve kö-
tülüğü öylesine çarpıtmaya alışmışızdır ki, Tanrı’nın 
iyiliğine bile kötülük diyebiliriz.

Büyük peygamber Vaftizci Yahya hapse atıldığın-
da, bir şüphe ve mücadele deneyimi yaşadı. Bu adam 
Şeria Irmağı kıyısında durup, “İşte, dünyanın güna-
hını ortadan kaldıran Tanrı Kuzusu!” diyen adamdır. 
(Yu. 1:29). Bu adam Mesih’e tanıklık etme uğruna 
yaşamını feda eden adamdır. Ancak hapisteyken, öğ-
rencilerini İsa’ya biraz rahatsız edici bulabileceğimiz 
bir soruyla gönderdi. Yahya’nın öğrencileri İsa’ya, 
“Gelecek olan sen misin, yoksa başkasını mı bekleye-
lim?” diye sordular. (Mat. 11:3). Yahya karanlık ölüm 
gölgesi vadisinde yürüyordu ve kötülükten korkuyor-
du. Doğduğundan beri Tanrı’nın beden almış varlığı 
olduğunu ilan etmekle görevlendirildiği Kişi’nin kim-
liği konusunda kendi inancında kararsızlık yaşamaya 
başlamıştı. Ve bir kriz yaşıyordu.

Siz kaç kez böyle bir şüphe hissettiniz? Belki de 
başka bir Kurtarıcı arama ya da başka bir Kurtarıcı 
bulma olasılığını düşünmekle kalmadınız, bunu ger-
çekten yaptınız. Belki de şöyle dediniz: “Aradığım 
Mesih değil, bu yüzden uygun başka biri var mı diye 



Kötü, İyi Değildir

109

bakacağım.” İsa bu soruyla nasıl başa çıktı? Yahya’nın 
öğrencilerine şöyle dedi: “Gidin, işitip gördüklerinizi 
Yahya’ya bildirin. Körlerin gözleri açılıyor, kötürüm-
ler yürüyor, cüzamlılar temiz kılınıyor, sağırlar işitiyor, 
ölüler diriliyor ve Müjde yoksullara duyuruluyor” (4-
5. ayetler).

İsa neden Yahya’nın sorusuna bu şekilde yanıt 
verdi? Belki de İsa şöyle bir şey söylüyordu: “Yahya, 
yalnızken ve kuşkularla boğuşurken, Şeytan’ın çölde 
beni ayarttığı zamanı anımsa. Beni görevimden uzak-
laştıracak her türlü şeyi yapmamı istedi. Ona sadece 
ekmekle yaşayamayacağımı, Tanrı’nın ağzından çıkan 
her sözle yaşayabileceğimi söyledim. Ve Tanrı’nın ağ-
zından çıkan bu söz, Mesih’in kimliğinin, kişiliğinin 
ve işinin ayrıntılı olarak açıklandığı Yeşaya 61’i içerir: 
‘Rab’bin Ruhu üzerimdedir. Çünkü O beni yoksullara 
Müjde’yi iletmek için meshetti. Tutsaklara serbest bı-
rakılacaklarını … ezilenleri özgürlüğe kavuşturmak ve 
Rab’bin lütuf yılını ilan etmek için beni gönderdi.’ ”

Başka bir deyişle, “Yahya, geri dön ve gelecek 
Olan’ın görev tanımını oku, çünkü ben tam olarak 
yapmam gerekeni ve Kutsal Kitap’ın yapacağımı söy-
lediği şeyi yapıyorum.” Ama sorun neydi? Yahya ha-



Neden Kötülük Var?

110

pisteyken, İsa’dan beklentileri karşılanmıyordu. Bek-
lentileri karşılanmayınca da Mesih hakkında şüphe 
duymaya başladı.

Yahya’nın öğrencileri İsa’nın huzurundan ayrıldık-
tan sonra ilginç bir şey olur. İsa halka döner ve ken-
disi hakkında değil, Vaftizci Yahya hakkında tanıklık 
etmeye başlar. İsa şöyle demiştir: “Çöle ne görmeye 
gittiniz … Rüzgârda sallanan bir kamış mı?” (7. ayet). 
İsa’nın bunu neden söylediğini merak ediyoruz. Eğer 
insanlar İsa ve Yahya’nın öğrencileri arasındaki konuş-
maya kulak misafiri olmuşlarsa, belki de Vaftizci Yah-
ya’ya olan güvenleri azalmıştı. Bu yüzden İsa onlara 
çöle kimi görmek için gittiklerini sordu. Pahalı giysiler 
giymiş birini mi? Pahalı giysiler giymiş olanlar kraliyet 
saraylarında yaşarlar. İsa hakkındaki tanıklığı yüzün-
den hapiste çürüyen bu Yahya, rüzgârda sallanan bir 
kamış değildir. “Kadından doğanlar arasında Vaftizci 
Yahya’dan daha üstün biri çıkmamıştır” (11. ayet).

Sonra İsa, Yahya için özel bir mutluluk bildirisin-
de bulunur: “Benden ötürü sendeleyip düşmeyene ne 
mutlu!” (6. ayet). Sanırım İsa, Kutsal Yazılar’da sıkça 
rastladığımız bir fikir hakkında düşünüyordu: sürçme 
taşı, tökezleme kayası kavramı. İsa bazı insanların ken-



Kötü, İyi Değildir

111

disini gücendirici (sürçmeye sebep olan biri olarak) 
bulduğunu biliyordu. Petrus’un daha sonra söylediği 
gibi, “İsa, ‘Siz yapıcılar tarafından hiçe sayılan, ama 
köşenin baş taşı durumuna gelen taş’tır” (Elç. 4:11). 
Yine de birçok kişi O’nu bir tökezleme kayası olarak 
gördü ve O’na gücendi.

İnsan ilişkileri bazen anlaşmazlık ve çatışmayla 
sonuçlanır ve insanlar gücenir. Birini gücendirirsiniz 
ve siz de birine gücenirsiniz. Bu günlük yaşamımızın 
bir parçası, öyle değil mi? Kutsal Kitap bizi davranış-
larımızda, özellikle de zayıflara ve küçüklere karşı gü-
cendirici olmamamız konusunda uyarır. İsa şöyle der: 
“[Günaha düşüren] tuzaklara aracılık eden kişinin vay 
haline!” (Lu. 17:1). Davranışlarımızda gücendirici 
olmamaya çağrılıyoruz, ancak etik alanında, gücen-
dirmek ile gücenmek arasında ayrım yaparız. Bunun 
dilimize yansıması şöyledir: “Söyleyeceklerime gücen-
me. Gücenmeni istemem. Sana yanlış bir şey yapmak 
istemem. Eğer sana karşı gerçekten yanlış bir şey ya-
parsam, gücenmeye hakkın var, çünkü bir suç işlemiş 
olurum.” Bu, gücendirmekle ilgilidir.

Ancak bazen insanlar kendilerine karşı yanlış bir 
şey yapmadığımızda bile gücenirler. Bu, gücenme 



Neden Kötülük Var?

112

durumudur. Ortada gücenilecek bir şey yoktur, ama 
yine de birileri söylediğiniz ya da yaptığınız şeye gü-
cenmiştir. Bu sorunun mükemmel bir örneği İsa’nın 
yaşamıdır. Eğer İsa haksız yere gücendirmiş olsaydı, 
bu bir günah olurdu ve artık günahsız olmazdı. Eğer 
günahsız değilse, kimseyi kurtaramaz. Kendisini bile 
kurtaramaz. O’nun günahsızlığı, Kurtarıcımız olma 
niteliğini taşıması için mutlak bir gerekliliktir. Ama 
İsa’yla karşılaşan hiç kimsenin gücenmediğini söyle-
yebilir miyiz? Her türden insan İsa’ya gücenmiştir. 
Ferisiler İsa’ya gücenmişlerdi. Din bilginleri İsa’ya gü-
cenmişlerdi.

İsa, Vaftizci Yahya’nın öğrencilerini gönderdikten 
sonra halkla yaptığı bu konuşmada bile şöyle der: “Bu 
kuşağın insanlarını neye benzeteyim? Çarşı meydan-
larında oturup arkadaşlarına, ‘Size kaval çaldık, oyna-
madınız; ağıt yaktık, dövünmediniz’ diye seslenen ço-
cuklara benziyorlar” (Mat. 11:16-17). İsa aslında şöyle 
demektedir: “Sizler memnun olamazsınız.” Yahya çöl-
den İlyas’ı anımsatan tuhaf giysiler içinde, çekirge ve 
yaban balıyla beslenerek çıkmıştı. İnsanlara tövbe et-
melerini, çünkü Tanrı’nın Krallığı’nın yaklaştığını ve 
onların buna hazır olmadıklarını söyledi. Peki Ferisiler 



Kötü, İyi Değildir

113

ve din bilginleri Vaftizci Yahya hakkında ne dediler? 
Ona cinli dediler.

İsa, din bilginlerine ve Ferisilere, Tanrı’nın Vaftizci 
Yahya aracılığıyla verdiği vaftiz olma buyruğuna bo-
yun eğmedikleri hâlde, sıradan insanların onda Tan-
rı’nın doğruluğunu gördüklerini ve güvey geldiğinde 
kirli olmasınlar diye Şeria Irmağı’na gidip temizlen-
mek için vaftiz olmak istediklerini söyledi.

Yahya çölden çıktığında doğru olanı yapıyordu. 
Ve insanların çoğu Yahya’nın yaptıklarını iyi olarak 
gördü. Ancak Ferisiler ve din bilginleri gibi diğerleri 
Yahya’nın davranışlarını kötü olarak gördüler ve ona 
şeytan dediler. İyiliğe kötülük diyorlardı. Doğruluk-
tan güceniyorlardı. İsa, Yahya’nın çölde yaşayan, çe-
kirge ve yaban balıyla beslenen, kendini inkâr eden 
bir çileci olarak geldiğine dikkat çekti. Sonra İsa oruç 
tutmadan geldi ve O’nu ayyaş ve obur olmakla, vergi 
görevlileri ve kötü insanlarla yemek yemekle suçladı-
lar. İsa’nın kötü biri olduğunu söylediler. İsa onlara, 
kaval çalındığında oynamayı reddeden ve ağıt yakıldı-
ğında dövünmeyi reddeden çocuklara benzediklerini 
söyledi. Yahya geldiğinde, ağıt zamanı gelmişti. Ülke 
yas içindeydi. İnsanlar hâlâ acı içinde kurtuluşlarını 



Neden Kötülük Var?

114

bekliyorlardı. Düğün henüz gerçekleşmemişti. Güvey 
henüz gelmemişti.

İsa daha sonra öğrencilerine, güvey geldiğinde ve 
düğün gerçekleştiğinde, bunun oruç tutma zamanı ol-
madığını, bunun sevinç ve kutlama zamanı olduğunu 
öğretti. Kaval çaldığında, oynama zamanıdır. Kaval 
çaldığında yas tutmazsınız ya da cenazede ağıt sırasın-
da oynamazsınız.

Şimdi, Yahya’nın mücadele ettiği ve bizim de mü-
cadele ettiğimiz şey, beklentilerimizde hayal kırıklı-
ğına uğramaktır. Sizden bir şey bekliyorsam ve bunu 
elde edemezsem, hayal kırıklığına uğrarım. Hatta gü-
cenebilirim. Ve eğer gücenir ve incinirseniz, gücenik-
liğiniz tamamen nedensiz olabilir. Gücenmeye hakkı-
nız yoktur, çünkü beklentiniz en başta doğru değildir. 
Ancak bir şeyi belirli bir zamana kadar yapacağıma söz 
verirsem ve bunu yapmazsam, o zaman gücenmeye 
hakkınız vardır. Vaftizci Yahya’nın mücadele ettiği şey 
de buydu. Hücresindeyken şöyle düşünüyordu: “İsa 
ne zaman harekete geçecek? Kral olarak ilan ettiğim 
bu Kişi’nin çok daha önce krallığını göstermesini ve 
Romalıları kovmasını bekliyordum.” İsa, Yahya’nın 
beklentisini karşılamıyordu. Yahya gücendi. “Başkası-
nı mı bekleyelim?” (3. ayet).



Kötü, İyi Değildir

115

Tanrı’nın ilahi takdiriyle ilgili yaptığımız da budur. 
Tanrı’dan beklentilerimiz vardır ve beklentilerimizi 
karşılamadığında güceniriz ve beklentilerimizi karşıla-
yacak birini aramaya başlarız. Bu, Tanrı’nın vaatlerine 
dikkat etmediğimiz için olur. O şöyle der: “Yapmayı 
vaat ettiğim her şeyi, kendi yargıma göre uygun za-
man geldiğinde yapacağım. Benden sizin istediğiniz 
zaman yapmamı beklerseniz, hayal kırıklığına uğraya-
cak, gücenecek ve iyiliğe kötülük diyeceksiniz.” Ama 
Tanrı kötülük yapmaz ve Tanrı’nın takdirine olan 
imanımızın, Tanrı’yı sevenler, O’nun amacı uyarınca 
çağrılmış olanlar uğruna her şeyin birlikte iyilik için 
etkin olduğuna olan iman olmasına dikkat etmeliyiz.





117

Onuncu Bölüm

Tanrı’yı
Sevenler Uğruna

Kutsal Yazılar’ın ilahi takdir konusunda bizi rahat-
latan belki de en ünlü metni Romalılar 8:28’dir: 

“Tanrı’yı sevenler, O’nun amacı uyarınca çağrılmış 
olanlar uğruna her şeyin birlikte iyilik için etkin ol-
duğunu biliriz.”

Bu bölümde, bu ayetteki bazı önemli niteleyicileri 
ele alacağız. Tanrı’yı sevenler, O’nun amacına göre çağ-
rılanlar uğruna her şey birlikte iyilik için etkindir. Bu 
ayet, Tanrı’nın ağzından çıkan genel, evrensel bir vaat 
değildir; sanki Tanrı şöyle demiş gibi: “Başımıza gelen 
her şeyin, başına gelen ya da geldiği herkesin iyiliği ve 
yararı için birlikte işlemesini sağlayacağım.” Bu vaatte 



Neden Kötülük Var?

118

bir kısıtlama vardır. Bu vaat Tanrı’yı sevenler için ve-
rilmiştir.

Eğer Tanrı’yı sevmiyorsanız, başınıza gelen her şe-
yin sonuçta sizin iyiliğiniz için olacağının hiçbir ga-
rantisi yoktur. Tanrı’nın amacına göre çağrılanlar ara-
sında sayılmıyorsanız, Tanrı’nın amaçlarına karşı bir 
şekilde aktif olarak çalışıyorsanız, o zaman bu ayete 
sığınmamalısınız. Tanrı’nın ilahi takdiri iki ucu keskin 
bir kılıçtır. Tanrı’nın takdiri O’nun yönetimini içerir 
ve Tanrı’nın yönetimini uygulaması da O’nun adale-
tini uygulamasını içerir. Ve O adaletiyle, günahkârları 
cezalandıracaktır.

Bu korkutucu bir düşüncedir. Gerçekten de, olası 
tüm düşüncelerin en korkutucusudur. Hiçbir inanç-
sızın asla düşünmek istemeyeceği bir düşüncedir. 
Tanrı’ya boyun eğmeyi reddeden bir kişi, Tanrı’nın 
değişken, tuhaf bir şekilde, kişinin yaptığı her şeyi af-
fedeceğine ve kişiden asla hesap sormayacağına güve-
nir ve bunu umar. Kültürümüz suçun cezalandırılma-
sını giderek daha itici bulmaktadır. Eğer bu dünyada 
beşerî hükûmetler tarafından verilen cezalara karşı bir 
haykırış varsa, Tanrı’nın bizi cezalandırabileceği fikri-
ne karşı olacak protestoların fazlalığını siz düşünün.



Tanrı’yı Sevenler Uğruna

119

Ancak Tanrı politik doğruculukla ilgilenmez. Tanrı 
kötülüğün cezalandırılmasına karar vermiştir. Kutsal 
Yazılar bize Tanrı’nın tüm dünyayı yargılayacağı ve 
her insandan hesap soracağı bir gün belirlediğini söy-
ler. Eğer bu insanlar Tanrı’yı sevmiyorlarsa, yaşamları 
boyunca Tanrı’nın elinden aldıkları sözde iyi şeyler as-
lında onların aleyhine işleyecektir.

Kutsal Yazılar bize insan yüreğinin en temel, en 
önemli ve en esas günahının nankörlük günahı oldu-
ğunu söyler. Pavlus Romalılar 1:18’de bize Tanrı’nın 
gazabının gökten açıklandığını söylediğinde, O’nun 
gazabının masumiyete, doğruluğa ya da iyiliğe kar-
şı açıklanmadığını söyler. Tanrı bir zorba değildir. 
Mantıksız değildir. Aksine, O’nun gazabı tanrısızlığa 
ve haksızlığa karşı açıklanır. O’nun yaratıkları olarak 
yaptığımız en temel, en tanrısız şey, Pavlus’un dediği 
gibi, O’nu Tanrı olarak yüceltmemek (onurlandırma-
mak) ve O’na şükretmemektir (bkz. 21. ayet).

Öncelikle, Tanrı’yı onurlandırıyor musunuz? Sizi 
yaratan Tanrı’ya karşı saygı, bağlılık ve sevgi duyuyor 
musunuz? Pavlus’a göre, Tanrı varlığını açık ve net bir 
şekilde bildirmiştir; varlığını size çoktan açıklamıştır 
(19. ayet). Hepimiz düşmüş, yozlaşmış insan doğa-



Neden Kötülük Var?

120

mızla bu bilgiyi bastırırız; ona karşı savaşırız ve on-
dan kaçmaya çalışırız ve sonunda zihnimizde Tanrı’yı 
onurlandırmayı reddederiz.

İkinci olarak, Tanrı’ya karşı minnettarlık duyuyor 
musunuz? Belki de başka bir insan için bir tür fedakâr-
lıkta bulunduğunuzda kişisel olarak gücenmişsinizdir. 
Diyelim ki, onlara pahalı bir şey verdiniz ya da onlar 
için iyi bir şey yaptınız ve sonra o kişinin yaptığınız 
şeyi kesinlikle takdir etmediğini fark ettiniz. Hiçbir 
minnettarlık göstermiyor ve hediyeniz için minnettar 
olma duygusu taşımıyordur. Bunu gücendirici bulur-
sunuz.

Bu aynı zamanda Tanrı’yı da gücendirmektir, çün-
kü Kutsal Yazılar bize bu dünyada aldığımız her iyi ve 
mükemmel armağanın, yani her şeyin Tanrı’dan gel-
diğini söyler (Yak. 1:17). Şimdiye kadar elde ettiğiniz 
her bir faydayı kendiniz kazandığınızı ve hak ettiğinizi 
ve bunun için övgüyü alabileceğinizi düşünebilirsiniz. 
Sahip olduğunuz beceri ya da armağanların Yaratıcı-
nız tarafından size bahşedildiğini hesaba katmazsınız. 
Başarınızı kendi becerinize ya da daha da kötüsü şan-
sınıza bağlayarak O’na hakaret edersiniz. Tanrı’nın 
iyiliklerini küçümsemiş olursunuz.



Tanrı’yı Sevenler Uğruna

121

Tanrı bize ne zaman bir armağan verse ve bize lü-
tufta bulunsa, bu günahımızın artmasına vesile olabi-
lir. Ne zaman Tanrı’dan bir armağan alsak ama bunun 
Tanrı’dan geldiğini kabul etmesek ve bunun için Tan-
rı’ya şükran duymayı reddetsek, nankörlük günahın-
dan suçlu oluruz.

Romalılar 8:28’in ışığında, yaşamınızda meydana 
gelen her kötü şeyin nihayetinde iyi bir şey olduğu-
nu zaten keşfetmiştik. Ancak bunun başka bir yönü, 
madalyonun başka bir yüzü daha vardır. Eğer Tanrı’yı 
sevmiyorsanız, o zaman başınıza gelen her iyi şey so-
nuçta kötü bir şeydir, çünkü şu anda sizin yıkımınız 
için işlemektedir. Yüreğinizi katılaştırmaktasınız ve 
O’na olan düşmanlığınızı artırmaktasınız ve O’nun 
size verdiği her armağanla birlikte, şükretmeyi reddet-
tiğiniz sürece suçunuz katlanır.

Basitçe söylemek gerekirse, Romalılar 8:28 şunu 
öğretir: Tanrı’yı sevenler için nihayetinde trajedi diye 
bir şey yoktur.  Ve Tanrı’yı hor görenler için nihaye-
tinde bereket diye bir şey yoktur. Eğer Tanrı’yı sevmi-
yorsanız, kutsamanız lanetiniz olacaktır ve eğer O’nu 
seviyorsanız, lanetiniz kutsamanız olacaktır. Başka bir 
alternatif yoktur.



Neden Kötülük Var?

122

Sadece iyiyle kötü arasında değil, aynı zamanda 
iyi-iyiyle iyi-kötü ve kötü-iyiyle kötü-kötü arasında 
da bir ayrım yapan bir teoloji öğretmenim vardı. Bu 
ayrımı Romalılar 8:28 ile ilgili olarak incelemekte ol-
duğumuz şeyi ifade etmek için kullanmıştı. İyi-kötü 
bir şey, insani açıdan gerçekten kötü bir şeydir. Benim 
günahım gerçekten kötüdür ve günahıma iyi demek 
gibi bir hataya düşmek istemem. Günah kötüdür.

Öğretmenim bir şeyin iyi-kötü olduğunu söyle-
diğinde, yaptığım şey açısından kötü olduğunu kas-
tetmiştir. Yusuf ’un kardeşlerini düşünelim. Yusuf ’a 
kötülük yaptılar ve bu gerçekten kötüydü ve bu kö-
tülükten ötürü Tanrı tarafından sorumlu tutuldular. 
Ama Tanrı’nın ilahi takdiri bu kötülük aracılığıyla iş-
leyerek iyilik getirdi. Başka bir örnek de Yahuda’dır. 
Yahuda’nın ihaneti gerçek bir ihanetti; gerçek bir kö-
tülüktü. Onun kötülüğünün iyi olduğunu söylemek 
istemiyoruz. Ama bu ihaneti işlemiş olması kesinlikle 
iyidir, çünkü onun ihaneti sayesinde kefaret gerçek-
leşmiştir.

Öte yandan bir de kötü-iyi vardır. Kötü-iyi, başı-
nıza gelen iyi bir şeyin sizin yargınız için birlikte iş-
lediği ve sonucun kötü olduğu durumdur. Tanrı’nın 



Tanrı’yı Sevenler Uğruna

123

armağanlarını hor gördüğümüzde, her şeyin bizim 
kötülüğümüz için birlikte işlemesi buna bir örnektir. 
Günahkâr bir kişi için her bereket bir trajediye dönü-
şür. Tanrı’nın ona bahşettiği her iyi ve mükemmel ar-
mağan, sonunda onun başına ateş korları yığar, çünkü 
nankörlüğü ve Tanrı’ya karşı adaletsizliği giderek artar. 
Bu kişi gazap günü için kendisine gazap biriktirmekte-
dir (Rom. 2:5).

Sadece Tanrı’nın bizi cezalandırmayacağına inan-
makla kalmayıp, “Eğer bizi cezalandırırsa, tüm gü-
nahlarımız aynı derecede ağırdır ve cezada hiçbir fark 
olmayacaktır” diyerek kendimizi garantiye almak gibi 
aptalca bir eğilimimiz vardır.

Bazı erkekler bana şöyle demişti: “Ben o kadına 
şehvet duydum. Devam edip zina da edebilirim. Za-
ten olduğumdan daha fazla suçlu olmayacağım ve ceza 
olsa bile, cezası aynı olacak.” Pavlus, Tanrı’nın armağa-
nı için minnettar olmayı reddettiğimiz her seferinde, 
bu nankörlüğün bir banka hesabına, bir hazineye git-
tiğini söylemiştir. Bu hazine liyakat hazinesi değildir; 
Mesih’in zenginliklerinin hazinesi değildir; bereket ha-
zinesi değildir. Bu gazap hazinesidir. Pavlus şöyle der: 
“Gazap günü için kendine karşı gazap biriktiriyorsun.”



Neden Kötülük Var?

124

Bazıları gazap günü diye bir şey olmadığını umar 
ve bunun için dua eder. Ancak Eski Antlaşma pey-
gamberlerinin öğrettikleri bir şey varsa, o da belirlen-
miş bir gazap günü olduğudur. Eğer İsa’nın öğrettiği 
bir şey varsa, o da bir yargı günü olacağı ve ağzımız-
dan çıkan her boş sözün hesabının sorulacağına dair 
kendisinin vurguladığı tüyler ürpertici gerçektir. Tan-
rı’nın gazabı olmadığını umabiliriz, ama O’nun gazabı 
vardır. Gazap gününün olmayacağını umabiliriz, ama 
gazap günü vardır. Ve eğer Tanrı gazaplanabiliyorsa ve 
bir gazap günü belirlemişse, yapabileceğimiz en kötü 
şey, Kutsal Kitap’ın içinde ışık olmayan karanlık bir 
gün olacağını söylediği gazap günü için gazap biriktir-
mektir (Amo. 5:18).

Romalılar 8:28’in hem iyi hem de kötü haber ol-
duğunu görüyoruz. Tanrı’yı sevenler, O’nun amacına 
göre çağrılanlar ve O’nun ilahi takdirinin yönetimin-
den sevinç duyanlar için bu, olabilecek haberlerin en 
iyisidir. Tanrı’ya karşı nankör ve sevgisiz kalanlar için-
se olabilecek haberlerin en kötüsüdür. Peki bu haber, 
sizin için ne tür bir haberdir?

Hristiyan’ın ilahi takdir anlayışının Hristiyan ya-
şamını nasıl yaşayacağımız konusunda çok önemli ol-



Tanrı’yı Sevenler Uğruna

125

duğuna kesinlikle inanıyorum. Duam, her imanlının 
Tanrı’yı ve O’nun kötülük de dahil olmak üzere her 
şey üzerindeki ilahi takdirinin kontrolünü daha derin 
bir şekilde anlamasıdır.



126

Yazar Hakkında

Dr. R.C. Sproul, Ligonier Hizmetleri’nin kurucusu, 
Sanford, Florida’daki Saint Andrew Şapeli’nin kuru-
cu pastörü, Reformation Bible College’ın ilk rektörü 
ve Tabletalk dergisinin genel yayın yönetmeniydi. Re-
newing Your Mind adlı radyo programı hâlen dünya 
çapında yüzlerce radyo istasyonunda her gün yayın-
lanmakta ve internet üzerinden de dinlenebilmekte-
dir. The Holiness of God, Chosen by God ve Everyone’s a 
Theologian kitaplarının da aralarında bulunduğu yüz-
den fazla kitabın yazarıdır. Kutsal Yazılar’ın yanılmaz-
lığını ve Tanrı halkının O’nun Sözü üzerinde imanla 
durması gerektiğini açıkça savunmasıyla dünya çapın-
da tanınmıştır.



127

Ligonier Hizmetleri, 1971 yılında Dr. R.C. Sproul 
tarafından Tanrı’nın kutsallığını mümkün olduğun-
ca çok insana duyurmak, öğretmek ve savunmak 
amacıyla kurulmuş uluslararası bir Hristiyan öğren-
ci yetiştirme organizasyonudur. Ligonier Kütüpha-
nesi amblemi dünyanın her yerinde ve birçok dilde 
güvenilirliğin bir işareti hâline gelmiştir. 

Yüce Görev tarafından motive edilen Ligonier, öğ-
renci yetiştirme kaynaklarını basılı ve dijital for-
matlarda küresel olarak paylaşmaktadır. Güvenilir 
kitaplar, makaleler ve video öğretim serileri elliden 
fazla dile çevrilmekte veya seslendirilmektedir. Ar-
zumuz, Hristiyanların neye inandıklarını, neden 
inandıklarını, bunu nasıl yaşayacaklarını ve nasıl 
paylaşacaklarını bilmelerine yardımcı olarak İsa 
Mesih’in kilisesini desteklemektir.

tr.ligonier.org



128


