
ÜÇLÜBİRLİKTEN
ZEVK ALMAK

Hristiyan İnancına Bir Giriş

MICHEAL REEVES



info@karanliktanisiga.com
www.karanliktanisiga.com 

Kitap: Üçlübirlikten Zevk Almak
Yazar: Michael Reeves
Özgün Adı: Delighting in the Trinity

Çevirmen: Göksel Erdoğdu
Çeviri Editörü: Samet Şahin
Düzeltmen: Nurşilan Şahin
Mizanpaj: Aysun Alsancak

ISBN: 978-625-96426-4-2
T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika No: 52351

© 2012 by Michael Reeves. All rights reserved. Originally published by InterVarsity Press. 
Translated and printed by permission.

Bu kitabın her türlü yayın hakkı saklıdır ve izin ile kullanılmıştır. Telif hakkı sahiplerinin 
yazılı izni olmadan bu yayın, makale tarzında yayınlar içinde bulunan kısa alıntılardan 
hariç herhangi bir biçimde basılıp çoğaltılması yasaktır. Kitabın metnini kullanmak iste-
yenler, telif hakkı sahiplerinin izni için yayıncıya başvurmalıdır.

Bu kitapta kullanılan tüm Kutsal Kitap ayetleri, aksi belirtilmedikçe, Kutsal Kitap Türkçe 
Yeni Çeviri’sinden alınmıştır. Eski Antlaşma © 2001, 2009 Kitab-ı Mukaddes Şirketi; Yeni 
Antlaşma © 1987, 1994, 2001, 2009 Yeni Yaşam Yayınları. Tüm yayın hakları saklıdır ve 
izin ile kullanılmıştır.

Basım: Anadolu Ofset – Tel: (0212) 567 89 92
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul – Türkiye 
Ekim 2025



Sevgili Mia,

Sana olan büyük sevgim, burada okuyabileceğin
güçlü sevgi alevinden sadece bir kıvılcımdır. 

Umarım bu, Baba sevgisinin tadını çıkarmana yardımcı olur.





İÇİNDEKİLER

Giriş: Tehlikeli Sular mı?   7 

1. Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?   17

2. Yaratılış: Baba’nın Sevgisi Taşar   37

3. Kurtuluş: Oğul Kendisinin Olanı Paylaşır   61

4. Hristiyan Yaşamı: Ruh Güzelleştirir   83

5. “Var mı Senin Gibisi
İlahlar Arasında, Ya RAB”   105

Sonuç   123

Notlar   125





Giriş

TEHLİKELİ SULAR MI?

“Tanrı sevgidir”: bu iki sözcük bundan daha canlı olamazdı. Bu ifade can-
lı, sevimli ve çıtırdayan bir ateş kadar ısıtıcı görünüyor. Ama “Tanrı Üçlü-
birliktir” ifadesi? Hayır, aynı etkiyi yaratması zor: kulağa soğuk ve kasvetli 
geliyor. Hepsi gayet anlaşılabilir, ancak bu kitabın amacı bu çılgınlığı dur-
durmaktır. Evet, Üçlübirlik eski ve alakasız bir dogma olarak sunulabilir, 
ancak gerçek şu ki Tanrı sevgidir çünkü Tanrı bir Üçlübirliktir.

O hâlde bu kitap, Tanrı’dan aldığımız zevki artırmak ve Tanrı’nın Üç-
lübirlik varlığının O’nun tüm yollarını nasıl güzelleştirdiğini görmekle 
ilgili olacaktır. Bu, Rab’bin iyi olduğunu tatmak ve görmek, yüreğinizin 
kazanılması ve kendinizin tazelenmesi için bir fırsattır. Çünkü ancak Tan-
rı’nın Üçlübirlik olmasının ne anlama geldiğini kavradığınızda, Tanrı’nın 
güzelliğini, taşan iyiliğini, yürekleri kaplayan sevimliliğini gerçekten his-
sedersiniz. Eğer Üçlübirlik, Tanrı’dan eksiltebileceğiniz bir şey olsaydı, 
O’nu can sıkıcı bir ağırlıktan kurtarmış olmazdık; O’nu tam olarak bu 
kadar güzel kılan şeyden koparmış olurduk. Çünkü Tanrı Üçlübirliktir ve 
Üçlübirlik olduğu için bu kadar iyi ve arzu edilirdir.

Ancak buraya kadar okuduğunuz için sizi tebrik etmeliyim. Raflardan 
gerçekten kapış kapış giden Hristiyan kitapları “nasıl yapılır” kitaplarıdır, 
size hemen yapabileceğiniz bir şey veren kitaplardır. Ve “nasıl yapılır” ba-
ğımlıları için, Üçlübirlik üzerine bir kitap okuma düşüncesi, “Paşa tası ile 
beş has tas kayısı hoşafı” demek zorunda kalmak gibi hissettiriyor olma-
lı; oldukça zor ama anlamsız. Yine de Hristiyanlık öncelikle yaşam tarzı 
değişikliğiyle ilgili değildir; Tanrı’yı tanımakla ilgilidir. O’nu tanımak ve 



8 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

O’ndan zevk almak için büyümek bizim kurtuluş sebebimizdir; ve biz de 
burada bunun üzerinde duracağız.

Bununla birlikte, Tanrı’yı daha iyi tanımak aslında çok daha derin ve 
uygulamaya yönelik bir değişim de sağlar. Tanrı’nın sevgisini bilmek bizi 
sevgi dolu yapan şeyin ta kendisidir. Tanrı’nın arzu edilirliğini hissetmek 
tercihlerimizi ve eğilimlerimizi, davranışlarımızı yönlendiren şeyleri de-
ğiştirir: Tanrı’yı her şeyden daha çok istemeye başlarız. Dolayısıyla, bu ki-
tabı okumak entelektüel bir oyun oynamak değildir. Aslında, bu Tanrı’nın 
Üçlübirlik doğasının müzik dinleme şeklimizden dua etme şeklimize ka-
dar her şeyi etkilediğini göreceğiz: bu; daha mutlu evlilikler, başkalarıyla 
daha sıcak ilişkiler, daha iyi bir kilise yaşamı sağlar; Hristiyanlara gü-
vence verir, kutsallığı şekillendirir ve etrafımızdaki dünyaya bakışımızı 
dönüştürür. Abartı yok: bu Tanrı bilgisi, yaşamları değiştirir.

Tuhaf, Değil mi?
Elbette yolumuzda büyük bir engel var: Üçlübirliğin bir çözüm ve zevk 
olarak değil, bir tuhaflık ve sorun olarak görülmesi. Aslında, insanların 
Üçlübirlik hakkında konuşma şekillerinden bazıları bu fikri pekiştiriyor 
gibi görünmektedir. Örneğin, kulağa çaresizce gelen tüm o örnekleri dü-
şünün. Yardımsever bazı kişiler “Üçlübirlik, biraz yumurtaya benzer; ka-
buğu, sarısı ve beyazı vardır ama yine de hepsi tek bir yumurtadır!” “Ha-
yır,” der bir başkası, “Üçlübirlik daha çok bir yonca yaprağına benzer: o 
tek bir yapraktır, ama üç parçası dışarı çıkmıştır. Tıpkı Baba, Oğul ve Ruh 
gibi.” Sonra da insan, dünyanın neden güldüğünü merak ediyor. Çünkü 
Üçlübirlik ister çalılarla, ister yağlı pastırmayla, ister H2O’nun üç hâliyle, 
isterse de üç başlı bir devle karşılaştırılsın, kulağa tuhaf gelmeye başlar; 
sanki Tanrı anlayışımızdaki anlamsız ve çirkin bir ur gibi, kesilip atılsa 
hiçbir şey kaybedilmeden evrensel bir rahatlama nefesi olacakmış gibi.

Şimdi, elbette, eğer Üçlübirlik tuhaf ve fantastik bir canavar olarak gö-
rülüyorsa, o zaman alakasız olarak görülmesi şaşırtıcı değildir. Tanrı’nın 
yumurta gibi olması nasıl olur da garip bir meraktan öteye geçebilir? Asla 
huşu içinde yere kapanmam ya da yüreğimin bu kadar saçma bir Tanrı’ya 
çekildiğini görmem. Yine de birçok açıdan bugün tam da bu noktadayız. 



9Giriş

Her ne kadar Üçlübirlik inancına ortodoks (teolojik olarak doğru olan) 
bir kafa sallayabilsek de, bu inanç, yaşamlarımızda uygulamaya yönelik 
bir fark yaratamayacak kadar esrarengiz görünüyor. Başka bir deyişle, yu-
murta örneği ve benzerleri izlenecek yol olmayabilir.

Üçlübirliğin esasen bir sorun olduğu fikrini pekiştirebilecek bir başka 
yol da sadece Üçlübirliğin ne olmadığını söylemekle yetinmektir. Baba’nın 
Oğul olmadığını, Ruh’un Baba olmadığını, üç tanrı olmadığını vesaire 
açıklarız. Bunların hepsi doğrudur, ancak insana, türlü türlü korkutucu 
sapkınlıktan başarıyla kaçınmış olsa da, sonunda aslında kime ya da neye 
tapınması gerektiğini sorgulamak zorunda kaldığı boş bir his bırakabilir.

Bir de Tanrı’nın nasıl hem bir hem de üç olabileceğine dair mutlak 
bilgisizliğimizin aslında olması gerektiği gibi olduğunu hissetmemizi sağ-
layacak kadar rahatlatıcı bir sözcük olan gizem sözcüğü devreye giriyor. 
“Tanrı bir gizemdir,” diye fısıldayabiliriz en dindar ses tonumuzla. “Böyle 
şeyleri bilmemiz mümkün değil.” Ancak bu tür duygular saygı uyandırma 
açısından yüksek puan alsa da, doğruluk açısından oldukça düşük puan 
alırlar. Örneğin Efesliler 3’te Pavlus, Yahudi olmayanların da kurtuluşa 
dahil olduğu “gizemden” söz ettiğinde, gizem sözcüğü basitçe sır anla-
mına gelir. Pavlus bizimle bir sırrı paylaşıyor. Artık biliyoruz. Ne demek 
istemiş olabileceğini merak etmiyoruz. Yahudi olmayanlar da artık buna 
dahildir. Bu gizem hakkında “gizemli” diyebileceğimiz hiçbir şey yoktur.

Tanrı için de durum böyledir. Tanrı bir gizemdir, ama uzaylılar tarafın-
dan kaçırılma ya da gecenin bir vakti olan şeyler anlamında değil. Kesin-
likle “kim bilebilir ki, ne gerek var?” anlamında da değildir. Kim olduğu ve 
neye benzediğinin sır olması, yani kendi başımıza asla çözemeyeceğimiz 
şeyler olması bakımından Tanrı bir gizemdir. Ancak bu Üçlübirlik Tanrısı 
kendini bize açıklamıştır. Dolayısıyla Üçlübirlik, kare olan bir daire ya da 
sıkıcı olmayan bir teolog gibi açıklanamaz görünen bir saçmalık değildir. 
Aksine, Üçlübirlik Tanrısı kendini açıkladığı için Üçlübirliği anlayabiliriz. 
Bu, Tanrı hakkında eksiksiz bilgiye sahip olabileceğimiz, O’nu kavrayabi-
leceğimiz ve zihnimizde tam olarak oturtabileceğimiz, sadece birkaç bilgi 
parçasını kafamıza tıkıştırıp sonra başka bir doktrine geçebileceğimiz an-
lamına gelmez. Üçlübirliği bilmek, sonsuz güzelliğe, ilgiye ve hayranlığa 



10 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

sahip ezelî ve kişisel bir Tanrı’yı bilmektir. Üçlübirlik, tanıyabileceğimiz ve 
sonsuza dek daha iyi tanımaya devam edebileceğimiz bir Tanrı’dır.

Tüm bunlar Üçlübirliğin bir sorun olmadığı anlamına gelir. Üçlübir-
liğe bakarken haritanın dışına çıkıp anlamsız spekülasyonların tehlikeli 
ve keşfedilemez alanlarına girmiyoruz. Bundan çok ama çok uzağız. Üç-
lübirliğe bakarken, Mezmur 27’de Davut’un yaşamının tüm günlerinde 
yapabileceğini söylediği şeyi yapıyoruz: Rab’bin güzelliğine bakıyoruz. Ve 
biz bunu yaparken, umarım siz de Davut gibi hissetmeye başlarsınız ve siz 
de aynısını yapabilirsiniz.

Yağmurlu Öğleden Sonra Sıkılmış Keşişler
İnsanların Üçlübirlikle ilgili bir başka sorunu daha vardır: bu sözcük Kut-
sal Kitap’ta hiç geçmez. Bu kulağa hoş gelmiyor ve Üçlübirlik efsanesinin, 
manastıra bağlı ve çok fazla zamanı olan bazı teologların icadı olduğu dü-
şüncesini doğuruyor. Hikâyeye göre Kutsal Kitap’ta sadece basit ve öz bir 
tektanrıcılık vardır; ancak kilise biraz ustalık, çılgın spekülasyonlar ve bir 
sürü felsefi saçmalıkla bu çetrefilli ve kafa karıştırıcı şeyi, yani Üçlübirliği 
üretmeyi başarmıştır.

Ancak tarih bu şekilde ilerlemiyor. Örneğin Elçi Pavlus, “Baba Tan-
rı’nın yüceltilmesi için İsa Mesih’in Rab olduğunu” (Flp. 2:11) ikrar etmek 
için herhangi bir mücadele belirtisi göstermemiştir. M.S. 50 yılında Baba, 
Oğul ve Ruh’a dair bulanık bir cehaletin M.S. 500 yılında tamamen orta-
dan kalktığını göremezsiniz. Ve daha sonraki kilise teologları Kutsal Ki-
tap’ta görülmeyen felsefi terimler ve sözcükler kullansalar da (Üçlübirlik 
gibi), sanki Kutsal Yazılar yetersizmiş gibi Tanrı’nın kendisi hakkındaki 
açıklamasına ekleme yapmaya çalışmıyorlardı; Kutsal Yazılar’da açıklandığı 
şekliyle Tanrı’nın kim olduğu gerçeğini ifade etmeye çalışıyorlardı. Özel-
likle de Kutsal Yazılar’ın mesajını, onu şu ya da bu şekilde çarpıtanlar 
karşısında ifade etmeye çalışıyorlardı ve her yeni çarpıtma için yeni bir 
yanıt diline ihtiyaç vardı.

O hâlde, oldukça bilinçli bir şekilde, Üçlübirliğin baştan sona Kutsal 
Yazılar’a dayalı bir gerçek olduğunu göstermek istiyorum ve kitabın düze-
ninin bile bunu açıkça ortaya koymasını istiyorum. Bu nedenle, bu konu-



11Giriş

da düşünmüş olan pek çok büyük beyni dinleyeceğiz, ancak bu kişilerin 
dinî evrimin Kutsal Kitap’tan daha yüksek bir aşamasında oldukları izle-
nimini vermekten kaçınmak istiyorum. Onlar Kutsal Yazılar’da açıklanan 
Üçlübirlik Tanrısı’nın yalnızca müjdecileriydiler.

KUTSAL YAZILAR’A DAYALI, GERÇEKTEN Mİ?

“O zaman Yasa’nın Tekrarı 6:4 ne olacak?” Birçok Müslüman okuyucu-
mun böyle haykırdığını duyuyorum. “Dinle, ey İsrail! Tanrımız RAB tek 
RAB’dir.” Birdir, üç değil. Ancak Yasa’nın Tekrarı 6:4’ün amacı “Tanrı-
mız Rab matematiksel bir tekliktir” şeklinde bir şey öğretmek değildir. 
Yasa’nın Tekrarı 6’nın ortasında, bu en hafif tabirle biraz damdan düşer 
gibi olurdu. Bunun yerine Yasa’nın Tekrarı 6, Tanrı’nın halkının Rab’bi 
sevgilerinin tek nesnesi olarak görmeleriyle ilgilidir: bu sevgiye layık olan 
tek kişi O’dur ve sadece O’nu tüm yürekleri, canları ve güçleriyle sevmeli-
dirler (Yasa’nın Tekrarı 6:5). Aslında Yasa’nın Tekrarı 6:4 ayetindeki “tek” 
(ya da “bir”) sözcüğü “matematiksel tekilliği” hiç de iyi ifade etmez. Bu 
sözcük örneğin Yaratılış 2:24’te de kullanılır; burada Adem’le Havva’nın 
–iki kişinin– tek (bir) olduğu söylenir.

Bu türden pek çok ayete bakacağız ve sanırım hepsinde şu netleşecek: 
Kutsal Yazılar’ı ne kadar zorlarsak, sundukları Tanrı’nın gerçekten Üçlü-
birlik olduğunu o kadar çok görürüz.

Hristiyan Ayırt Ediciliği
Yine de Üçlübirlik tam olarak ne kadar önemlidir? İnancın tatlısı mı –
her şeyi tamamlamak için güzel bir yol, ama çok önemli olmayan bir şey 
mi– yoksa ana yemek mi? Kendinizi beşinci ya da altıncı yüzyıldan kal-
ma bir inanç bildirgesi olan Atanasyus İnanç Bildirgesi’nin gürlemesine 



12 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

hazırlayın: “Kurtulmak isteyen kişi, her şeyden önce, ortak (yani doğru) 
Hristiyan inancına bağlı olmalıdır. Buna, değiştirmeden ve tamamen 
iman etmelidir. Böyle yapmayan kişi, şüphesiz ebediyen mahvolur. Ortak 
Hristiyan inancı şudur: Biz, Üçlübirlik olan tek Tanrı’ya ve tek Tanrı olan 
Üçlübirliğe … ibadet ederiz.”

Bugün bu sözler kulağa histerik denecek kadar abartılı geliyor. Üçlü-
birliğe inanmalı mıyız yoksa “ebediyen mahvolmalı” mıyız? Hayır, bu çok 
ileri gidiyor, değil mi? Üçlübirliği “Hristiyanların inandığı şeyler” listemi-
ze dahil etmekten yeterince mutlu olsak da, kurtuluşumuzun Üçlübirliğe 
bağlı olduğu önerisi gülünç derecede abartılı bir atıp tutma olarak karşı-
mıza çıkıyor. “Her şeyden önce” kurtuluş için bu kadar tuhaf bir şey nasıl 
gerekli olabilir?

PROTESTAN BUDİSTLER
Franciscus Xaverius Asya’da hizmet eden bir Roma Katolik müjdecisiy-
di. 1549’da Japonya’ya ulaştığında Budizm’in belirli bir mezhebiyle (Yodo 
Shin-Shu) karşılaştı ve bu mezhebin “Lutherci sapkınlık” dediği şeyin 
kokusunu taşıdığını söyledi. Yani, Reformcu Martin Luther gibi, bu Bu-
distler de insan çabasıyla değil, yalnızca lütufla kurtuluşa inanıyorlardı. 
Kendine güvenmek yerine Amida’ya basitçe güvenmenin saf topraklarda 
yeniden doğmak için yeterli olduğunu savunuyorlardı. Eğer onu çağırır-
sak, başarısızlıklarımıza rağmen onun tüm başarılarının bizim olacağını 
öğrettiler.

Elbette burada söz konusu olan “kurtuluş” Hristiyan kurtuluşuna hiç 
benzemiyordu: Amida’yı bilmek ya da onun tarafından bilinmekle ilgili 
değildi; aydınlanma ve Nirvana’ya ulaşmakla ilgiliydi. Yine de, bir başka-
sının erdemlerine ve başarılarına dayanan ve yalnızca imanla sahipleni-
len bir kurtuluştu.

Hâl böyleyken, Atanasyus İnanç Bildirgesi’nin gözü kara cesareti bizi 
Hristiyan inancı için neyin temel olduğunu sormaya zorlar. Diğer her 
şeyden önce sahip olunması gereken iman maddesinin ne olduğunu söy-
leyebiliriz? Yalnızca lütufla kurtuluş mu? Mesih’in çarmıhtaki kefaret işi 



13Giriş

mi? Bedensel dirilişi mi? Bunların hepsi kesinlikle “öncelikli” (birinci de-
recede önemli) şeylerdir (1.Ko. 15:3), Müjde’nin doğası ve iyiliği kaybol-
madan vazgeçilemeyecek kadar kritik öneme sahiplerdir; yine de bunlar 
“her şeyden önce” durmaz. Kendi başlarına Hristiyan Müjdesi’ni Hristiyan 
yapan şeyler değildirler. Yehova Şahitleri Mesih’in kurban olarak ölümü-
ne; Mormonlar dirilişine; diğerleriyse lütuf yoluyla kurtuluşa inanabilir. 
Kabul etmek gerekir ki, benzerlikler bazen sadece yüzeyseldir, ancak bazı 
Hristiyan inançlarının diğer inanç sistemleri tarafından paylaşılabilmesi, 
bunların Hristiyan Müjdesi’nin dayandığı temel, “her şeyden önce” duran 
gerçek olamayacağını göstermektedir. 

Bu tür benzerliklerin bizi rahatsız etmesine gerek yoktur. Hristiyanlığı 
farklı kılan şey çalınmamıştır. Çünkü Hristiyanlığı kesinlikle farklı kılan 
şey Tanrımız’ın kimliğidir. Hangi Tanrı’ya ibadet ettiğimiz: işte bu, diğer 
her şeyin önünde duran iman maddesidir. İnancımızın temeli Tanrı’nın 
kendisinden başka bir şey değildir ve Müjde’nin her yönü –yaratılış, vahiy, 
kurtuluş– yalnızca bu Tanrı’nın, Üçlübirlik Tanrısı’nın yaratılışı, vahyi ve 
kurtuluşu olduğu ölçüde Hristiyan’dır. İsa adında bir adamın ölümüne 
inanabilirim, O’nun bedensel dirilişine inanabilirim, hatta sadece lütufla 
kurtuluşa bile inanabilirim; ama eğer bu Tanrı’ya inanmıyorsam, o zaman, 
oldukça basit bir şekilde, ben bir Hristiyan değilim. Dolayısıyla, Hristiyan 
Tanrısı Üçlübirlik olduğu için, Üçlübirlik tüm Hristiyan inancının yöne-
tim merkezidir, diğerlerini şekillendiren ve güzelleştiren gerçektir. Üçlü-
birlik tüm Hristiyan düşüncesinin kokpitidir.

Sadece “Tanrı” ile Anlaşamaz mıyız?
Garip bir şekilde, Tanrı’nın kim olduğu ve neye benzediği, zaten bildiği-
mizi varsaydığımız ve bu yüzden üzerinde daha fazla düşünmeye gerek 
duymadığımız şeyler olma eğilimindedir. Özellikle de Tanrı’nın kimliği 
konusunda yüzyıllardır hemen hemen evrensel bir mutabakat sağlanmış 
gibi görünen Hristiyanlık sonrası Batı’da bu durum apaçık ortadadır. Bu 
nedenle Hristiyanlar Hristiyan olmayanlara “Tanrı’ya inanıp inanmadık-
larını sorarlar; sanki “Tanrı” fikri kendiliğinden açıklayıcıymış gibi, sanki 
hepimiz aynı türden bir varlığı düşünüyormuşuz gibi.



14 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Yine de Tanrı’yı beklentilerimize ve ön kabullerimize göre şekillendir-
me, bu Tanrı’yı bir başkasına benzetme eğilimi bizde çok güçlüdür. Bunu 
tarih boyunca görmüşsünüzdür: Ortaçağ’da insanlar Tanrı’yı feodal bir 
lord olarak düşünmüşlerdir; Vikinglere giden ilk Müjde hizmetkârları Me-
sih’i savaşçı bir Tanrı, Odin’i alt edebilecek baltalı bir ilahi savaşçı olarak 
sunmanın bariz olduğunu düşünmüşlerdir. Ve bu böyle devam etti. Sorun 
şu ki, Üçlübirlik Tanrısı başka hiçbir Tanrı’nın kalıbına sığmaz. Belirsiz 
bir “Tanrı” ile anlaşmaya çalışırsak, kendimizi çabucak başka bir Tanrı’nın 
yanında buluruz.

İronik bir şekilde, Üçlübirlik ile mücadele etmemizin nedeni de çoğu 
zaman budur: sıfırdan başlayıp Üçlübirlik Tanrısı’nın diğer tüm “Tanrı” 
adaylarından kökten farklı bir varlık türü olduğunu görmek yerine, Baba, 
Oğul ve Ruh’u her zaman Tanrı’yı nasıl düşündüysek o şekilde doldurma-
ya çalışırız. Şimdi, genellikle Batı’da, “Tanrı” zaten incelikle tanımlanmış 
bir fikirdir: üç kişiye değil, tek bir kişiye atıfta bulunur. Dolayısıyla, Üç-
lübirliğe geldiğimizde, Tanrı anlayışımıza fazladan iki kişiyi sıkıştırmaya 
çalışıyormuşuz gibi hissederiz ve bu en hafif tabirle oldukça zordur. Ve zor 
şeyler ihmal edilir. Üçlübirlik o garip çıkıntı hâline gelir.

Tanrı’yı varsayımlarımıza göre şekillendirmeye o kadar alışmışızdır 
ki, zihinlerimiz beklediğimiz gibi olmayan bir Tanrı düşüncesine isyan 
eder. Tanrı’nın daha basit bir varlık, tek kişilik bir Tanrı olacağını hayal 
ederiz. O hâlde belki de bizi rahatsız eden, Üçlübirliğin görünüşte kötü 
olan matematiği değil, beklenmedik türden bir Tanrı’nın dayatılmasıdır.

Ve bu sadece yaşayan Tanrı’nın yerine kendi yarattığımız tanrıları 
koymakta acele etmemizden kaynaklanmıyor: dünya zaten “Tanrı” için 
sayısız, çoğu zaman çılgınca farklı adaylarla dolu. Bazıları iyidir, bazıları 
değildir. Bazıları kişiseldir, bazıları değildir. Bazıları her şeye kadirdir, 
bazıları değildir. Bunu İsrail’in Rab Tanrısı, Baal, Dagon, Molek ve Arte-
mis’in tamamen farklı olduğu Kutsal Kitap’ta görebilirsiniz. Ya da örneğin 
Kur’an’ın, Allah’ı, İsa tarafından tarif edilen Tanrı’dan nasıl açık ve keskin 
bir şekilde ayırdığını ele alalım:



15Giriş

“(Allah) üçtür” demeyin. Kendi iyiliğiniz için buna son verin. 
Allah, ancak bir tek ilâhtır. O, çocuk sahibi olmaktan uzaktır. 
Göklerdeki her şey, yerdeki her şey O’nundur.1

De ki: “O, Allah’tır, tektir.
Her şey o Allah’a muhtaçken O hiçbir şeye muhtaç değildir.
O, doğurmamış ve doğmamıştır.
Hiçbir şey O’na denk değildir.”2

Başka bir deyişle, Allah tek kişilik bir Tanrı’dır. Hiçbir anlamda bir 
Baba değildir (“doğurmaz”) ve hiçbir anlamda bir Oğlu yoktur (“doğurul-
mamıştır”). O tek bir kişidir, üç değil. O hâlde Allah; Baba, Oğul ve Ruh 
olan Tanrı’dan tamamen farklı bir varlıktır. Ve burada söz konusu olan sa-
dece uyumsuz bir şekilde farklı sayılar değildir: göreceğimiz gibi bu fark, 
Allah’ın Baba, Oğul ve Ruh’tan tamamen farklı bir şekilde var olduğu ve 
işlev gördüğü anlamına gelecek olmasıdır.

Durum böyleyken, önceden varsayılan herhangi bir Tanrı fikrine razı 
olmak delilik olacaktır. Hangi Tanrı’nın Tanrı olduğu konusunda kesin 
konuşmadan, hangi Tanrı’ya ibadet edeceğiz? Başkalarını hangi Tanrı’ya 
ibadet etmeye çağıracağız? İnsanların “Tanrı” hakkında sahip oldukları 
tüm farklı ön yargılar göz önüne alındığında, genel bir “Tanrı” hakkında 
soyut bir şekilde konuşmak bizim için yeterli olmayacaktır. Böyle yapmak 
bizi nereye götürür? Eğer sadece tektanrıcı olmakla yetinirsek ve Tan-
rı’dan sadece Üçlübirlik kadar Allah’a da uygulanabilecek kadar muğlak 
terimlerle bahsedersek, o zaman Hristiyanlığın bu kadar temel ve hoş bir 
şekilde farklı olan yönünün tadını asla çıkaramaz ya da paylaşamayız.

Sarsıcı Sevinç
İroni daha büyük olamazdı: sıkıcı ya da tuhaf bir alakasızlık olduğunu 
varsaydığımız şey, Hristiyanlıkta iyi olan her şeyin kaynağı olarak ortaya 
çıkar. Ne bir sorun ne de teknik bir konu olan Tanrı’nın Üçlübirlik varlığı 
Hristiyan yaşamının ve sevincinin hayati oksijenidir. Bu nedenle, bu kita-
bı okurken Baba, Oğul ve Ruh bilgisinin size taze bir yaşam üfleyeceğini 
umuyor ve dua ediyorum.





Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

Karanlık Yol ve Aydınlık Şerit
Tanrı hakkında düşünmenin çok farklı iki yolu ya da yaklaşımı vardır. İlk 
yol kaygan, eğimli bir uçurumun tepesindeki keçi yolu gibidir. Fırtınalı, 
aysız bir gecede. Bir deprem sırasında. Tanrı’yı kendi beyin gücümüzle 
çözmeye çalışmanın yoludur. Dünyaya bakıyorum ve her şeyin bir yer-
den gelmiş olması gerektiğini hissediyorum. Biri ya da bir şey buna sebep 
oldu ve ben o kişiye Tanrı diyeceğim. O hâlde Tanrı, diğer her şeyi var 
eden ama kendisi hiçbir şey tarafından var edilmeyen kişidir. O, nedensiz 
nedendir. O’nun kimliği budur. Tanrı, esasen, Yaratıcı’dır, Yetkili Olan’dır.

Tüm bunlar kulağa çok akla yatkın ve itiraz edilemez geliyor, ama eğer 
Tanrı’ya ilişkin temel görüşüm bu olursa, Hristiyanlığımın her santimetre-
sinin en iğrenç zehirli atıklarla kaplandığını ve ziyan olduğunu görürüm. 
Her şeyden önce, eğer Tanrı’nın kimliği Yaratıcı, Hükümdar olmaksa, o 
zaman olduğu kimlikte olabilmek için hükmedeceği bir yaratılışa ihtiyacı 
vardır. O hâlde tüm kozmik gücüne rağmen bu Tanrı acınacak derece-
de zayıftır: bize ihtiyacı vardır. Ve yine de O’nun nasıl biri olduğunu göz 
önüne aldığınızda içinizde acıma duygusu bulmakta zorlanırsınız. İkinci 
Dünya Savaşı sonrasında, yirminci yüzyılda yaşamış İsviçreli teolog Karl 
Barth bunu açıkça ifade etmiştir:

Belki de Hitler’in Tanrı hakkında konuşurken O’nu nasıl “Her 
Şeye Gücü Yeten” olarak adlandırdığını hatırlarsınız. Ama Tanrı 
olan “Her Şeye Gücü Yeten” değildir; Tanrı’nın kim olduğunu üs-

11



18 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

tün bir güç kavramı açısından anlayamayız. Ve “Her Şeye Gücü 
Yeten”i Tanrı olarak adlandıran kişi Tanrı’yı en korkunç şekilde 
ıskalar. Çünkü “Her Şeye Gücü Yeten” kötüdür, tıpkı “kendi ba-
şına güç”ün kötü olması gibi. “Her Şeye Gücü Yeten” Kaos, Kötü-
lük, Şeytan demektir. Şeytan’ı tarif etmenin ve tanımlamanın en 
iyi yolu; kendine dayanan, özgür, egemen bir kabiliyet tasavvur 
etmektir.

Barth, Tanrı’nın Her Şeye Gücü Yeten olduğunu kesinlikle inkâr et-
miyordu; ancak Tanrı’nın salt kudret (güç) olmadığını açıkça belirtmek 
istiyordu.

Yine de sorunlar burada bitmiyor: Tanrı’nın kimliği Hükümdar olmak-
sa, bana ne tür bir kurtuluş sunabilir (tabii eğer böyle bir şey sunmaya 
hazırsa)? Eğer Tanrı Hükümdar ise ve sorun benim kuralları çiğnemem 
ise, bana sunabileceği tek kurtuluş beni affetmesi ve kurallara uymuşum 
gibi davranmasıdır.

Ama eğer Tanrı böyleyse, O’nunla olan ilişkim herhangi bir trafik po-
lisiyle olan ilişkimden biraz daha iyi olabilir (polis teşkilatındaki okuyu-
cular alınmasın). Şöyle söyleyeyim: eğer iyi bir polis beni hız yaparken ve 
dolayısıyla kuralları çiğnerken yakalarsa, cezalandırılırım; eğer beni fark 
edemezse ya da heyecanlı bir araba kovalamacasından sonra onu atlatma-
yı başarırsam, rahatlarım. Ama her iki durumda da onu sevmezdim. Ve 
Tanrı gibi, yasaları çiğnediğim için beni serbest bırakmayı seçse bile, O’nu 
yine de sevmezdim. Minnettarlık duyabilirim ve bu minnettarlık derin 
olabilir, ama bu sevgi ile aynı şey değildir. İlahi polis için de durum böy-
ledir: eğer kurtuluş sadece beni bırakması ve yasalara uyan bir vatandaş 
olarak sayması anlamına geliyorsa, o zaman sahip olduğum tek şey min-
nettarlıktır (sevgi değil). Başka bir deyişle, esasen sadece Hükümdar olan 
Tanrı’yı asla gerçekten sevemem. Bu da ironik bir şekilde, en büyük buy-
ruğu asla yerine getiremeyeceğim anlamına gelir: Tanrım Rab’bi sevmek. 
Karanlık keçi yolunun bizi götürdüğü soğuk ve kasvetli yer işte budur.

Tanrı hakkında düşünmenin diğer yoluysa lambayla aydınlatılmış ve 
eşit şekilde döşenmiş bir yoldur: Bu yol Tanrı’nın Oğlu İsa Mesih’in yolu-



19Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

dur. Bu, aslında, tek Yol’dur. Çok farklı bir yerde, çok farklı bir Tanrı’yla 
mutlu bir şekilde sona eren bir yoldur. Nasıl mı? Sadece İsa’nın “Oğul” 
olduğu gerçeği bile her şeyi anlatmaktadır. Oğul olması, bir Babası olduğu 
anlamına gelir. Açıkladığı Tanrı, her şeyden önce bir Baba’dır. “Yol, gerçek 
ve yaşam Ben’im” der. “Benim aracılığım olmadan Baba’ya kimse gelemez” 
(Yu. 14:6). Tanrı kendini bu şekilde açıklamıştır: her şeyden önce Yaratıcı 
ya da Hükümdar değil, Baba.

Belki de bunu en iyi şekilde takdir etmenin yolu, Tanrı’nın yaratılıştan 
önce ne yaptığını sormaktır. Keçi yolunun takipçileri için şimdi bu saçma, 
cevaplanması imkânsız bir sorudur; onların en zeki teologları bu soruya 
şu şekilde cevap verirler “Tanrı yaratılıştan önce ne mi yapıyordu? Böyle 
sorular soracak kadar küstah olanlar için cehennemi hazırlıyordu!” Ancak 
bu soruya yanıt vermek kolaydır. İsa bunu bize Yuhanna 17:24’te açıkça 
söyler. “Baba,” der, “dünyanın kuruluşundan önce sen beni sevdin.” İşte 
İsa Mesih’in açıkladığı Tanrı budur. Yaratmadan önce, dünyayı yönetme-
den önce, her şeyden önce, bu Tanrı, Oğlu’nu seven bir Baba’ydı.

“ÜÇLÜBİRLİK DOKTRİNİNİ SAVUNDU”
Dördüncü yüzyılın başlarında, Mısır’ın kuzeyindeki İskenderiye’de, 

Arius adında bir teolog, Oğul’un yaratılmış bir varlık olduğunu ve gerçek 
Tanrı olmadığını öğretmeye başladı. Bunu yapmasının nedeni, Tanrı’nın 
her şeyin kaynağı ve nedeni olduğuna, ancak başka hiçbir şey tarafından 
var edilmediğine inanmasıydı. Bu nedenle, “Kendiliğinden Olan” ya da 
“Başlangıcı Olmayan” ifadesinin Tanrı’nın nasıl bir şey olduğuna dair en 
iyi temel tanım olduğuna inanıyordu. Ancak Oğul, bir oğul olarak varlı-
ğını Baba’dan almış olması gerektiğinden, Arius’un tanımına göre Tanrı 
olamazdı.

 Bu argüman pek çok kişiyi ikna etti ama Arius’un parlak genç çağdaşı 
Atanasyus’u ikna edemedi. Arius’un temel Tanrı tanımına yanlış yerden 
başladığına inanan Atanasyus, yaşamının geri kalanını Arius’un düşün-
cesinin sağlıklı Hristiyan yaşamı için ne kadar felaket olduğunu kanıtla-
maya adamıştır.



20 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Aslında, bunu çok hafif bir şekilde ifade ettim: Atanasyus, Arius’un 
varsayımı karşısında şaşkına dönmüştür. Tanrı’nın kendini açıkladığı 
şeklin dışında, Atanasyus O’nun nasıl biri olduğunu nasıl bilebilirdi ki? 
“Tanrı’yı Oğul’dan hareketle tanımlamak ve O’na Baba demek, O’nu sade-
ce işlerinden hareketle adlandırmak ve O’na Yaratılmamış demekten daha 
dindarca ve daha doğrudur.”a Yani, Tanrı hakkında düşünmenin doğru 
yolu, “Kendiliğinden Olan” ya da “Başlangıcı Olmayan” gibi kendi üret-
tiğimiz soyut bir tanımla değil, Tanrı’nın Oğlu İsa Mesih’le başlamaktır. 
Aslında, Tanrı anlayışımızda Tanrı’yı öncelikle Yaratıcı olarak düşünerek 
(O’nu “yalnızca işlerinden” hareketle adlandırarak) yola çıkmamalıyız –
bu, gördüğümüz gibi, O’nu yaratılışına bağımlı hâle getirecektir. Tanrı 
tanımımız, O’nu ortaya çıkaran Oğul üzerine inşa edilmelidir. Ve bunu 
yaptığımızda, Oğul’dan başlayarak, Tanrı hakkında söylenecek ilk şeyin, 
inanç bildirgesinde de belirtildiği gibi, “Tek Baba Tanrı’ya inanıyoruz” ol-
duğunu görürüz.

Bu farklı başlangıç noktası ve temel Tanrı anlayışı, Atanasyus’un vaaz 
ettiği Müjde’nin Arius tarafından vaaz edilenden çok farklı hissedildiği ve 
tadıldığı anlamına gelecektir. Arius’un “Başlangıcı Olmayan”a dua etmesi 
gerekecekti. Ama “Başlangıcı Olmayan” onu dinler miydi? Atanasyus “Ba-
bamız” diye dua edebilirdi. “Başlangıcı Olmayan” ile bir felsefe dersinde 
sözlük karıştırmak zorunda kalırız; ama bir Baba ile işler ailevi bir hâl 
alır. Ve eğer Tanrı bir Baba ise, o zaman ilişkisel ve yaşam veren olmalıdır 
ve bu bizim sevebileceğimiz türden bir Tanrı’dır.

aAthanasius, Against the Arians 1.34.



21Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

Sevgi Dolu Baba
Tanrı’daki en temel şey soyut bir nitelik değil, Baba olduğu gerçeğidir. 
Kutsal Yazılar tekrar tekrar Tanrı ve Baba terimlerini eşitler: Mısır’dan 
Çıkış’ta Rab İsrail’e “ilk oğlum” der (Çık. 4:22; ayrıca bkz. Yşa. 1:2; Yer. 
31:9; Yşa. 11:1); halkını “çocuğunu taşıyan bir [baba] gibi” taşır (Yas. 1:31), 
onları “çocuğunu eğiten bir baba gibi” terbiye eder (Yas. 8:5); onlara şöyle 
seslenir: “Bir baba çocuklarına nasıl sevecen davranırsa, RAB de kendi-
sinden korkanlara öyle sevecen davranır” (Mez. 103:13) ve “Ne kadar is-
terdim seni çocuklarımdan saymayı; sana güzel ülkeyi, ulusların en güzel 
mülkünü vermeyi! Bana baba diyeceğini, benden hiç ayrılmayacağını dü-
şündüm” (Yer. 3:19; ayrıca bkz. Yer. 3:4; Yas. 32:6; Mal. 1:6).

Yeşaya şöyle dua eder: “Babamız sensin ... Babamız’sın, ya Rab” (Yşa. 
63:16; ayrıca bkz. Yşa. 64:8); ve Eski Antlaşma’da yaygın bir isim Avi-
ya (“Rab benim babamdır”) idi. Sonra İsa tekrar tekrar Tanrı’dan “Baba” 
olarak söz eder ve duasını “Babamız”a yönlendirir; öğrencilerine “benim 
Babam’ın ve sizin Babanız’ın, benim Tanrım’ın ve sizin Tanrınız’ın” yanı-
na döneceğini söyler (Yu. 20:17); Pavlus ve Petrus “Rabbimiz İsa Mesih’in 
Tanrısı ve Babası”ndan söz eder (Rom.15:6; 1.Pe.1:3); Pavlus “tek bir Tanrı, 
Baba” (1.Ko.8:6), “Babamız Tanrı ve Rab İsa Mesih” (1.Ko.1:3) diye yazar; 
İbraniler şöyle öğüt verir: “Tanrı size oğullarına davranır gibi davranıyor. 
Hangi oğul babası tarafından terbiye edilmez?” (İbr. 12:7).

Tanrı her şeyden önce bir Yaratıcı ya da Hükümdar değil, bir Baba oldu-
ğu için, tüm yolları güzel bir şekilde babaya özgüdür. Bu, Tanrı’nın Baba 
olmayı gündüz işi olarak “yapması”, akşamları sadece eski “Tanrı” olarak 
geri çekilmesi değildir. Üstünde güzel bir babalık kreması da yoktur. O, 
Baba’dır. Baştan aşağı. Dolayısıyla, yaptığı her şeyi Baba olarak yapar. O 
böyle biridir. Bir Baba olarak yaratır ve bir Baba olarak hüküm sürer; ve 
bu da yaratılışa hükmetme şeklinin başka herhangi bir Tanrı’nın yaratılı-
şa hükmetme şeklinden çok farklı olduğu anlamına gelir. Bunu derinden 
takdir eden Fransız Reformcu Jean Calvin bir keresinde şöyle yazmıştır:

[Yaratılıştaki] şeylerin düzeninde Tanrı’nın babaya özgü sevgisi-
ni özenle düşünmeliyiz … [Çünkü] O, ailenin öngörülü ve gay-



22 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

retli babası olarak bize karşı muhteşem iyiliğini göstermektedir 
… Sonuç olarak, ne zaman Tanrı’yı göğün ve yerin Yaratıcısı 
olarak adlandırsak, aynı zamanda, beslemek ve eğitmek üzere 
sadık himayesine aldığı çocukları olduğumuzu da aklımızdan 
çıkarmayalım … Bu nedenle, O’nun lütuf ve iyiliğinin büyük 
tatlılığı tarafından davet edildiğimizde, tüm yüreğimizle O’nu 
sevmeye ve O’na hizmet etmeye çalışalım.2

Bu derin bir gözlemdi, çünkü ancak Tanrı’nın yarattıkları üzerinde şef-
katli ve seven bir Baba olarak hüküm sürdüğünü gördüğümüzde, O’nun 
takdirinden zevk almaya başlarız. Göksel bir polisin yönetiminin adil ol-
duğunu kabul edebiliriz, ama onun yönetiminden asla bir babanın şefkat-
li ilgisinden aldığımız zevki alamayız.

Öyleyse, Tanrı’nın bir Baba olması ne anlama gelmektedir? Her şeyden 
önce, gerçekten de bir anlamı vardır. Her ismin bir anlamı yoktur. Köpe-
ğimin adı Max, ama bu size onun hakkında hiçbir şey söylemez. İsim size 
onun ne olduğunu ya da neye benzediğini söylemez. Ama –eğer bir adım 
daha ileri götürebilirsem– Baba’ya Baba denir, çünkü O bir Baba’dır. Ve 
baba yaşam veren, tevlit eden kişidir. Şimdi bu anlayış Tanrı hakkındaki 
tüm düşüncelerimizde bir dinamit çubuğu gibidir. Çünkü eğer Tanrı her 
şeyden önce ebediyen Baba ise, o zaman bu Tanrı doğası gereği devamlı 
yaşam veren bir Tanrı’dır. Yaratmaya karar verdiğinde ilk kez yaşam ver-
memiştir; sonsuzluktan beri yaşam veren olmuştur.

Bu bizim için 1. Yuhanna 4. bölümde açıklanmaktadır: “Sevgili kar-
deşlerim, birbirimizi sevelim. Çünkü sevgi Tanrı’dandır. Seven herkes 
Tanrı’dan doğmuştur ve Tanrı’yı tanır. Sevmeyen kişi Tanrı’yı tanımaz. 
Çünkü Tanrı sevgidir” (1.Yu. 4:7-8).



23Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

“BABA” KÖTÜ BİR ŞEY OLDUĞUNDA
Herkes Tanrı’nın bir Baba olduğu fikrine içgüdüsel olarak sıcak bakmaz. 
Zorba, ilgisiz ya da istismarcı babalarla ilgili kendi deneyimleri, Tanrı’dan 
bir Baba olarak bahsedildiğini duyduklarında içlerinin ızdırapla dolma-
sına neden olan pek çok kişi vardır. Yirminci yüzyılda yaşamış Fransız 
filozof Michel Foucault’un da böyle bir sorunu vardı. Yaşamının büyük bir 
kısmı yetkinin kötülükleri üzerine çalışarak geçti ve görünüşe göre her 
şey yaşamındaki ilk yetki figürü olan babasıyla başladı. Bir cerrah olan 
babası Foucault, oğlunun bir pısırık olmasından korktuğu için onu “sert-
leştirmek” için elinden geleni yapmıştır. Bu, örneğin, onu korkunç bir 
şekilde bir uzvun kesilmesine tanık olmaya zorlamak anlamına geliyordu. 
“Görüntü, kesinlikle, tekrarlayan bir kabusun tüm bileşenlerine sahiptir: 
sadist baba, güçsüz çocuk, eti kesen bıçak, kemiğe kadar kesilmiş vücut, 
ataerkinin egemen gücünü kabul etme talebi ve erkekliği sınanan oğlun 
tarifsiz aşağılanması.”a

Foucault’ya göre, babalık gücü bakım, yetiştirme ve kutsama için kul-
lanılmamıştı ve bu yüzden baba sözcüğü onun için bir dizi karanlık im-
geyle ilişkilendirilmeye başlandı.

İnsanın kalbi bu tür babaların çocuklarıyla birlikte atıyor ve kendimiz 
de baba olan bizler, bizim de mükemmel olmaktan uzak olduğumuzu bi-
liyoruz. Ancak Baba Tanrı, dünyevi babaları taklit ettiği için Baba olarak 
adlandırılmaz. O sizin babanızın şişirilmiş bir versiyonu değildir. Dün-
yevi babaların başarısızlıklarını O’na aktarmak, oldukça basit bir şekilde, 
yanlış bir adımdır. Bunun yerine, işler tam tersidir: tüm insan babaların 
O’nu yansıtması beklenir; sadece bazılarının bunu iyi yaptığı yerlerde, di-
ğerleri Şeytan’ı yansıtma konusunda daha iyi bir iş çıkarır.

a James Miller, The Passion of Michel Foucault (New York: Simon & Schuster, 
1993), p. 366.



24 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Hiç, onunla geçirdiğiniz kısa bir zamanın bile düşünme, hissetme ve 
davranma şeklinizi etkileyecek kadar kibar ve nazik, sıcak ve cömert bir 
ruha sahip birini tanıdınız mı? Sadece bir süreliğine bile olsa, onunla bir-
likteyken, varlığı sizi daha iyi yapan biri? Böyle insanlar tanıyorum ve 
bunlar Yuhanna’ya göre Tanrı’nın nasıl olduğunun küçük resimleri gibi 
görünüyorlar. Bu Tanrı, diyor Yuhanna, o kadar derin ve güçlü bir şekilde 
sevgidir ki, kendiniz sevgi dolu olmadan O’nu tanıyamazsınız.

Tanrı’nın Baba olması tam olarak bu anlama gelir. Çünkü Yuhanna, 
8. ayetin sonunda “Tanrı sevgidir” diye yazdığında, açıkça Baba’dan söz 
etmektedir. Bir sonraki sözlerinde, 9. ayette şöyle der: “Tanrı biricik Oğlu 
aracılığıyla yaşayalım diye O’nu dünyaya gönderdi, böylece bizi sevdiğini 
gösterdi.” Sevgi olan Tanrı, Oğlu’nu gönderen Baba’dır. O hâlde Baba ol-
mak, sevmek, yaşam vermek, Oğul’u tevlit etmek demektir. Her şeyden 
önce, tüm sonsuzluk boyunca, bu Tanrı Oğlu’nu seviyor, O’na yaşam ve-
riyor ve O’ndan zevk alıyordu.

Bunu gören birçok teolog, Baba’yı sürekli yaşam ve sevgi fışkıran bir 
pınara benzetmeyi sevmiştir (gerçekten de Rab, Yeremya 2:13’te kendisini 
“diri suların pınarı” olarak adlandırır ve bu imge Kutsal Yazılar’da tekrar 
tekrar karşımıza çıkar). Ve tıpkı bir çeşmenin çeşme olabilmesi için su 
akıtması gerektiği gibi, Baba da Baba olabilmesi için yaşam akıtmalıdır. 
Bu O’nun kim olduğudur. Bu O’nun en temel kimliğidir. Dolayısıyla sevgi, 
Baba’nın sahip olduğu bir şey değildir, yalnızca birçok ruh hâlinden biri de-
ğildir. Aksine, o sevgidir. Sevmemesi mümkün değildir. Eğer sevmeseydi, 
Baba olmazdı.

Gönlümün Hoşnut Olduğu Seçtiğim Kulum
Eğer sevecek kimse olmasaydı, Tanrı sevgi olamazdı. Çocuğu olmadan bir 
Baba olamazdı. Yine de sanki Tanrı birini sevebilmek için yaratmış gibi 
değildir. O sevgidir ve olduğu kişi olmak için yaratmaya ihtiyacı yoktur. 
Eğer öyle olsaydı, ne kadar muhtaç ve yalnız bir şey olurdu! “Zavallı yaşlı 
Tanrı” derdik. Eğer olduğu kişi olmak için bizi yaratmış olsaydı, biz O’na 
yaşam veriyor olurduk.



25Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

Hayır, “Baba,” diyor Oğul İsa Yuhanna 17:24’te, “dünyanın kuruluşun-
dan önce sen beni sevdin.” Koloseliler 1’e göre “her şeyden önce” olan (Kol. 
1:17), “her şey[in] O’nun aracılığıyla yaratıldı[ğı]” (Kol. 1:16), İbraniler 1’in 
“Rab” ve “Tanrı” olarak adlandırdığı, “dünyanın temellerini” atan (İbr. 
1:10) ezelî Oğul; dünyanın yaratılışından önce Baba tarafından sevilen 
O’dur. O hâlde Baba, ezelî Oğul’un Babası’dır ve kendi kimliğini, Babalı-
ğı’nı, Oğul’u sevmekte ve O’na yaşamını ve varlığını vermekte bulur.

Bu nedenle Oğul’un ezelî Oğul olduğuna dikkat etmek önemlidir. 
O’nun var olmadığı bir zaman asla olmamıştır. Eğer olsaydı, o zaman 
Tanrı tamamen farklı bir varlık olurdu. Eğer Oğul’un var olmadığı bir 
zaman olduysa, o zaman Baba’nın henüz Baba olmadığı bir zaman da ol-
muştur. Ve eğer durum buysa, o zaman bir zamanlar Tanrı sevgi dolu de-
ğildi, çünkü tek başına olsaydı sevecek kimsesi olmazdı. Oğul’un “Tanrı 
yüceliğinin parıltısı, O’nun varlığının öz görünümü” olduğunu söyleyen 
İbraniler 1:3’ü yorumlayan dördüncü yüzyıl teoloğu Nissalı Gregor şöyle 
açıklamıştır:

Lambadan gelen ışık, parlaklığı saçan şeyin doğasında olduğu 
ve onunla birleşmiş olduğu gibi (çünkü lamba görünür görün-
mez ondan gelen ışık aynı anda parlar), Elçi de bu yerde hem 
Oğul’un Baba’dan olduğunu hem de Baba’nın asla Oğul’suz ol-
madığını düşünmemizi istiyor; çünkü lambanın aydınlık (par-
lak) olmamasının imkânsız olduğu gibi, yüceliğin de parlak ol-
maması imkansızdır.3

Baba asla Oğul’suz değildir ama tıpkı bir lamba gibi, Oğlu’nu parlat-
mak Baba’nın doğasında vardır. Ve aynı şekilde, Baba’dan parlayan kişi 
olmak da Oğul’un doğasıdır. Oğul’un kendi varlığı Baba’dandır. Aslında 
O, Baba’nın kendi varlığının dışarı çıkmasıdır; parıltısıdır. O, Oğul’dur.

Tüm bunlarda Baba’nın Oğul’u sevdiğini ve O’ndan hoşnut olduğunu 
(zevk aldığını) görüyoruz. Kutsal Yazılar’da tekrar tekrar gördüğünüz şey 
budur: “Baba Oğul’u sever; her şeyi O’na teslim etmiştir” (Yu. 3:35); “Baba 
Oğul’u sever ve yaptıklarının hepsini O’na gösterir” (Yu. 5:20) ve benze-
ri (ayrıca bkz. Yşa. 42:1). Ama İsa aynı zamanda şöyle der: “Dünyanın, 



26 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Baba’yı sevdiğimi ve Baba’nın bana buyurduğu her şeyi yerine getirdiğimi 
anlamasını istiyorum” (Yu. 14:31). Yani sadece Baba Oğul’u sevmez; Oğul 
da Baba’yı sever ve o kadar çok sever ki, Babası’nın isteğini yerine getir-
mek O’nun için yiyecek gibidir (Yu. 4:34). Her zaman Babası’nın dediğini 
yapmak O’nun için büyük bir sevinç ve zevktir.

Yine de Baba Oğul’u, Oğul da Baba’yı severken, aralarındaki ilişkinin 
çok kesin bir şekli vardır. Genel olarak Baba seven, Oğul ise sevilendir. 
Kutsal Kitap Baba’nın Oğul’a olan sevgisinden bahseder, ancak Oğul’un 
Baba’yı sevdiği açık olsa da, bu konuda neredeyse hiçbir şey söylenmez. 
Baba’nın sevgisi birincildir. Baba, seven baştır. Bu da sevgisiyle Oğul’u 
göndereceği ve yönlendireceği anlamına gelir; oysa Oğul, Baba’yı asla gön-
dermez ya da yönlendirmez.

Elçi Pavlus’un 1. Korintliler 11:3’te saptadığı gibi, bunun son derece 
önemli olduğu ortaya çıkmaktadır: “Ama şunu da bilmenizi isterim: Her 
erkeğin başı Mesih, kadının başı erkek, Mesih’in başı da Tanrı’dır.” Başka 
bir deyişle, Baba-Oğul ilişkisinin (baş olmanın) şekli, bir sevgi şelalesi 
gibi lütufkâr bir çağlayan başlatır: Baba Oğul’u seven kişi ve Oğul’un başı 
olduğu gibi, Oğul da kiliseyi seven ve onun başı olmak için çıkar. Oğul, 
“Baba’nın beni sevdiği gibi, ben de sizi sevdim” der (Yu. 15:9). Müjde’nin 
iyiliği de burada yatar: Baba nasıl seven ve Oğul da sevilen ise, Mesih de 
seven ve kilise de sevilen olur. Bu, Mesih’in her şeyden önce kiliseyi sev-
diği anlamına gelir: O’nun sevgisi sadece kilise O’nu sevdiğinde verilen bir 
karşılık değildir; O’nun sevgisi önce gelir ve biz O’nu sadece önce O bizi 
sevdiği için severiz (1.Yu. 4:19).

Bu dinamik, evliliklerde de tekrarlanmalı, kocalar karılarının başı 
olmalı, onları Baş Mesih’in gelini kiliseyi sevdiği gibi sevmelidir. Erkek 
sevendir, kadın ise sevilen. O hâlde kilise gibi, karılar da kocalarının 
sevgisini kazanmak zorunda değildirler; bu sevginin tadını özgürce, ko-
şulsuzca ve en üst düzeyde çıkarabilirler. Sonsuzluk için, Baba Oğul’u o 
kadar sever ki, Oğul’un sonsuz sevgisini karşılık olarak harekete geçirir; 
Mesih kiliseyi o kadar sever ki, bizim sevgimizi karşılık olarak harekete 
geçirir; koca, karısını o kadar sever ki, onun da kendisini sevmesi için 
sevgisini harekete geçirir. Bu Tanrı’nın varlığından yayılan iyilik işte böy-
ledir.



27Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

Sevgi Ruhu
Baba, Oğlu’nu çok özel bir şekilde sever, İsa’nın vaftiz edilişine bakarsak 
bunu görebiliriz: “İsa vaftiz olur olmaz sudan çıktı. O anda gökler açıldı 
ve İsa, Tanrı’nın Ruhu’nun güvercin gibi inip üzerine konduğunu gördü. 
Göklerden gelen bir ses, ‘Sevgili Oğlum budur, O’ndan hoşnudum’ dedi” 
(Mat. 3:16-17).

Burada Baba, Oğlu’na olan sevgisini ve O’ndan duyduğu hoşnutluğu 
ilan eder ve bunu Ruh İsa’nın üzerinde dururken yapar. Çünkü Baba’nın 
sevgisini bildirme yolu tam olarak Ruhu’nu vermektir. Örneğin, Romalılar 
5:5’te Pavlus, Tanrı’nın Kutsal Ruh aracılığıyla sevgisini yüreklerimize nasıl 
döktüğünü yazar. O hâlde Baba, Oğul’a olan sevgisini O’na Ruh’u vererek 
ilan eder.

Her şey son derece kişiseldir: Ruh, Baba’nın Oğul’daki zevkini ve 
Oğul’un Baba’daki zevkini harekete geçirir, sevgilerini alevlendirir ve böy-
lece onları “Kutsal Ruh’un paydaşlığı”nda birbirine bağlar (2.Ko. 13:14). 
Baba’nın sevgisini Oğul’a bildirerek O’nun “Abba!” diye haykırmasına ne-
den olur; bunu bizim için de yapacaktır (Rom. 8:15; Gal. 4:6). Ve “Abba!” 
sözünün sevinçle söylendiğini açıkça belirtelim, çünkü Ruh Baba’yı Oğul’a 
öyle tanıtır ki, Oğul sevinir. “O anda İsa Kutsal Ruh’un etkisiyle coşarak 
şöyle dedi: ‘Baba, yerin ve göğün Rabbi!’ ” (Lu. 10:21). Işıkların sevgi dolu 
Babası’nı tanıtan Ruh, sadece sevginin değil, sevincin de taşıyıcısıdır ve 
şarabın neşesinin yerini tutamayacağı bir sevinçle sürekli olarak ilişkilen-
dirilir (Ef. 5:18; ayrıca bkz. Gal. 5:22; Rom. 14:17).

İsa’nın vaftizinde Baba, Oğul ve Ruh’un ilişki kurma biçimi tek seferlik 
bir olay değildi; tüm sahne Yaratılış 1’in yankılarıyla doludur. Yaratılışta 
Ruh da güvercin gibi suların üzerinde süzülüyordu. Tıpkı İsa’nın vaftizin-
den sonra Ruh’un O’nu yaşamın olmadığı çöle göndermesi gibi, Yaratılış 
1’de de Ruh, Tanrı’nın Sözü’nün yaşamın olmadığı boşluğa gitmesini sağ-
layan güç olarak ortaya çıkar. Başlangıçta Tanrı, Sözü (daha sonra beden 
alacak olan Söz) aracılığıyla yaratır ve bunu Ruhu’nun ya da Nefesi’nin 
gücüyle Sözü’nü göndererek yapar.

Hem yaratma işinde (Yaratılış 1’de) hem de kurtuluş ya da yeniden 
yaratma işinde (Müjde kitaplarında), Tanrı’nın Sözü, Ruhu aracılığıyla 



28 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

kendisinden çıkar. Baba konuşur ve Nefesi’nde Sözü işitilir. Tüm bun-
lar Tanrı’nın gerçekte neye benzediğini ortaya koyar. Ruh, aracılığıyla 
Baba’nın Oğlu’nu sevdiği, kutsadığı ve güçlendirdiği kişidir. Oğul, Ruh 
aracılığıyla Baba’dan çıkar. Bu nedenle İsa “Meshedilmiş Olan” (“Mesih”) 
olarak bilinir, çünkü Ruh’la üstün bir şekilde meshedilmiş olandır. Eski 
Antlaşma’da krallar ve kâhinler, hatta peygamberler nasıl yağla meshedi-
lip görevlerine adanmışlarsa, İsa da Ruh’la meshedilmiştir. Gerçekten de, 
Oğul ve Meshedilmiş Olan terimleri bazen neredeyse eş anlamlıdır (örneğin 
Mezmur 2’de).

Baba, Oğul’u Ruhu’nu vererek sever (ve güçlendirir); ancak bu, Ruh’un 
yalnızca kişisel olmayan ilahi bir güç olduğu anlamına gelmez. Asla. Tan-
rı’nın Sözü olarak adlandırılmasından dolayı Oğul’un kişisel olmayan bir 
güç olduğunu söyleyenler de olabilir. Aslında Oğul’un, kendisinin aynı 
derecede kişisel olmadığını gösterebilecek birçok başka unvanı vardır (ör-
neğin, Yşa. 53:1); ancak bu tür unvanların amacı, O’nun her durumdaki 
rolünü açıklamaktır (Söz olarak Tanrı’nın düşüncelerini açıklar, Rab’bin 
kolu olarak O’nun isteğini yerine getirir); bu ifadeler Oğul’un herhangi bir 
şekilde tamamen kişisel olmadığını ima etmezler. Ruh da böyledir: bir kişi 
olarak konuşur ve gönderir (Elç. 13:2, 4); seçer (Elç. 20:28), öğretir (Yu. 
14:26), verir (Yşa. 63:14); kendisine karşı yalan söylenebilir ve bizzat sına-
nabilir (Elç. 5:3, 9); kendisine karşı direnilebilir (Elç. 7:51), kederlendiri-
lebilir (Yşa. 63:10; Ef.4:30) ve kendisine karşı küfredilebilir (Mat. 12:31). 
Her şekilde Baba ve Oğul’un yanında gerçek bir kişi olarak tanıtılır. 



29Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

PAYLAŞAN TANRI
1150’lerde Richard adında genç bir İskoç, Paris surlarının hemen dışın-
da, Seine Nehri kıyısındaki Aziz Victor Manastırı’na girdi. Orada kendini 
Tanrı üzerine düşünmeye adadı ve kısa sürede döneminin en etkili yazar-
larından biri olarak tanındı.

Richard, eğer Tanrı tek bir kişi olsaydı, doğası gereği sevgi dolu ola-
mayacağını, çünkü ezelden beri (yaratılıştan önce) sevecek kimsesi olma-
yacağını savundu. Eğer iki kişi olsaydı, diye devam etti, Tanrı sevgi dolu 
olabilirdi, ama dışlayıcı, cömert olmayan bir şekilde olurdu. Sonuçta, iki 
kişi birbirini sevdiğinde, birbirlerine o kadar düşkün olabilirler ki, diğer 
herkesi görmezden gelebilirler ve böyle bir Tanrı iyi bir haber olmaktan 
çok uzak olurdu. Ancak iki kişi arasındaki sevgi mutlu, sağlıklı ve güvenli 
olduğunda, bunu paylaşmaktan mutluluk duyarlar. Richard, Tanrı’nın da 
böyle olduğunu söyledi. Mükemmel bir sevgiye sahip olan Baba ve Oğul, 
ezelden beri sevgilerini ve sevinçlerini Ruh’la ve Ruh aracılığıyla paylaş-
maktan mutluluk duymuşlardır.

O hâlde, Tanrı paylaşımcı hâle gelmesi söz konusu değildir; Üçlübirlik 
olarak, Tanrı paylaşımcı bir Tanrı’dır, dahil etmeyi seven bir Tanrı’dır. 
Gerçekten de Tanrı’nın yaratmaya devam etmesinin nedeni budur. O’nun 
sevgisi saklamak için değil, yaymak içindir.

Onlarla aynı anda bahsi geçtiğinde (örneğin, Matta 28:19’da İsa öğ-
rencilerine gidip öğrenciler yetiştirmelerini, onları Baba, Oğul ve Kutsal 
Ruh’un adıyla vaftiz etmelerini buyurduğunda olduğu gibi), Kutsal Ruh’un 
kişisel olmadığını düşünmek için ne kadar neden varsa, Baba ve Oğul’un 
kişisel olmadığını düşünmek için de o kadar neden vardır.



30 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Göksel Bir Karmaşıklık mı?
Görüyoruz ki, bu Tanrı’da Baba, Oğul ve Ruh olmak üzere üç gerçek ve 
farklı kişiyle karşı karşıyayız. Ve bunlar gerçek kişiler olmalıdır: eğer bun-
lar tek bir ilahi kişiliğin farklı yönleri olsalardı, aralarında gerçek bir sevgi 
olamazdı. Yine de onları zihnimizde ayrı tutmak açıkça bir mücadeledir. 
Kaç kez şöyle duyduğunuzu (ya da dua ettiğinizi) düşünün: “Sevgili Baba 
… bizim için öldüğün için teşekkür ederiz”; ”Sevgili İsa … Oğlu’nu gön-
derdiğin için teşekkür ederiz. İsa’nın adıyla dua ediyoruz” vesaire.

Baba, Oğul ve Ruh’u bu şekilde bir karıştırıcının içine atmak teolog-
lar tarafından kibarca modalizm olarak adlandırılır. Ben buna moodalizm 

 (ruh hâli görüşü) demeyi tercih ediyorum. Moodalistler, Tanrı’nın üç 
farklı ruh hâline (ya da şekle) sahip tek bir kişi olduğunu düşünürler. 
Popüler bir moodalist düşünceye göre Tanrı eskiden (Eski Antlaşma’da) 
Baba gibi hissediyordu, otuz küsur yıl boyunca daha Oğul gibi bir mizaç 
benimsemeye çalıştı ve o zamandan beri daha Ruhsal olmaya karar verdi. 
Elbette bunun cazibesini anlıyorsunuz: bu açıklama işlerin çok karmaşık 
hâle gelmesini engelliyor.

Sorun şu ki, kişileri bir kez püre hâline getirdiğinizde, onların Müjde-
si’ni tatmak imkânsız hâle gelir. Eğer Oğul sadece Tanrı’nın girip çıktığı 
bir ruh hâliyse, o zaman Oğul’da çocuk olarak evlat edinilmemiz harika 
bir şey değildir: Tanrı başka bir ruh hâline geçtiğinde, içinde bulunabi-
leceğimiz bir Oğul olmayacaktır. Ve Tanrı, Oğul ruh hâlindeyken bile, 
çocukları olabileceğimiz bir Baba olmayacaktır. Ve eğer Ruh O’nun ruh 
hâllerinden sadece biriyse, Tanrı yoluna devam etmek istediğinde ne ola-
cağını merak ediyorum. “O beni dolduruyor… O beni doldurmuyor…” 
Moodalistin elinde hiçbir güvence kalmamakla birlikte, kafası son derece 
karışık bir Tanrı kalmıştır. Bir şekilde Oğul kendi Babası olmalı, kendini 
göndermeli, kendini sevmeli, kendine dua etmeli, kendini kendi sağına 
oturtmalı vesaire. Her şey, cesurca söylemek gerekirse, oldukça aptalca 
görünmeye başlar.



31Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

Bir Tanrılar Grubu mu?
O hâlde, Baba, Oğul ve Ruh’un sadece üç ilahi ruh hâli değil, üç gerçek ve 
farklı kişi olduğu gerçeğini nasıl ciddiye alacağız? Elbette endişe, Üçlübir-
liğin ilahi kişilerin katılmayı seçebileceği bir tanrılar grubu ya da kulüp 
gibi görünmesidir. İneklerin ve koyunların kendi sürülerinde bir araya 
gelmesi gibi, ilahi kişiler de Üçlübirlikte toplanırlar. Ve eğer öyleyse, Üçlü-
birlik, antik Greklerin Olimpos Dağı gibi görünmeye başlar; Zeus, Apollo 
ve diğerleri orada birlikte yaşamayı seçtiklerinden, Baba, Oğul ve Ruh da 
Üçlübirlikte bir araya gelir.

Şimdi, Baba, Oğul ve Ruh birbirleriyle gerçek ilişkileri olan kişiler ol-
dukları için (Baba Oğul’u sever vb.), Hristiyan teologlar mutlu bir şekilde 
ve utanmadan Üçlübirliğin paydaşlığından bahsetmişlerdir. On sekizinci 
yüzyıl teoloğu olan Jonathan Edwards “üçlünün topluluğu ya da ailesi” 
hakkında yazabilmiştir, hatta “Tanrı’nın mutluluğunun, diğer tüm ger-
çek mutluluklar gibi, sevgiden ve topluluktan oluştuğunu” söyleyecek ka-
dar ileri gidebilmiştir.4 Ama (ve bu büyük bir ama) bu, Üçlübirliğin Baba, 
Oğul ve Ruh’un katılmaya karar verdiği bir kulüp gibi olduğu anlamına 
gelmez. Onlar sadece birbirleriyle iyi –hatta çok iyi– geçinmeyi başaran 
üç kişi değildir.

Peki o zaman nedir? Başlangıca ve Baba’ya geri dönelim. Yaratılıştan 
önce, her şeyden önce, Baba’nın Oğlu’nu sevdiğini ve O’nu tevlit ettiğini 
gördük. Sonsuzluk boyunca Baba’nın yaptığı şey buydu. O bir noktada 
Baba olmadı; aksine, O’nun bizzat kimliği Oğul’u tevlit eden olmaktır. Ken-
disi budur. Dolayısıyla, Baba ve Oğul bir noktada birbirlerine rastlamış ve 
ne kadar iyi anlaştıklarını hayretle görmüş değildirler. Baba, Oğul ile olan 
ilişkisi sayesinde olduğu kişidir. Çeşme imgesini tekrar düşünün: bir çeş-
me su akıtmazsa çeşme değildir. Aynı şekilde, Baba da (Ruh aracılığıyla 
sevdiği) Oğlu olmadan Baba olmazdı. Ve Oğul da Babası olmadan Oğul 
olmazdı. O’nun varlığı Baba’dandır. Böylece Baba, Oğul ve Ruh’un farklı 
kişiler olmalarına rağmen birbirlerinden kesinlikle ayrılamaz olduklarını 
görürüz. Karışık değil, bölünmezlerdir. Onlar birlikte oldukları kişilerdir. 
Her zaman birliktelerdir ve bu nedenle her zaman birlikte çalışırlar.



32 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Bu da Baba’nın Oğul’dan ya da Ruh’tan “daha fazla” Tanrı olmadığı 
anlamına gelir; sanki onlar olmadan da varmış ya da var olabilirmiş gibi. 
O’nun kimliği ve varlığı, kendi doluluğunu Oğul’a vermekle ilgilidir. O, 
Oğul’dan ayrılamaz. Bu aynı zamanda Baba, Oğul ve Ruh’un arkasında 
ve önünde bir “Tanrı” olmadığı anlamına da gelir. Aslında “Tanrı” hak-
kında konuşmanın sorunu da bu olabilir: bu da bizi, içinden Baba, Oğul 
ve Ruh’un çıktığı “Tanrı” adında bir şey (ya da daha kötüsü bir kişi) ol-
duğunu düşünmeye kolayca sevk edebilir. Sanki bu “Tanrı”ya dua edile-
bilirmiş gibi. Sanki birisi böyle bir şeyle karşılaşmış ya da ilişki kurmuş 
gibi. Örneğin, bazen “Üçlübirlik Kalkanı” olarak adlandırılan bu gelenek-
sel öğretim aracını ele alalım: tamamen kasıtsız olarak, bu, ortada Baba, 
Oğul ve Ruh’un yanı sıra “Tanrı” adında dördüncü bir şey olduğu izle-
nimini bırakabilir. Elbette durum böyle olsaydı, Üçlübirlikte sadece dört 
kişi olmazdı; aynı zamanda Baba, Oğul ve Ruh gerçekten de her biri aynı 
“şeyden” oluşan farklı tanrılar olurdu. Ancak Baba’yla başlayarak tüm bu 
çirkinliklerden kaçınırız: her şeyin arkasında, soyut bir “Tanrı” yerine, 
doğası kendini vermek ve Oğlu’nu tevlit etmek olan Baba’yı görürüz.

Üçlübirlik Kalkanı

Baba
Değildir

DırDır

D
ır Değ

ild
irDeğildir

Oğul

Tanrı

Kutsal
Ruh



33Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

Yeniden Yumurtalar ve Yoncalar
Şimdi Üçlübirliğin şu “örneklerine” geri dönelim: H2O’nun üç hâli ve buna 
benzer tüm örnekler. Bu örnekler nasıl görünüyorlar? Üçlübirlik Tanrısı 
H2O’ya mı benziyor, Baba siz O’nu ısıtınana ve O sulu Oğul’a dönüşene 
kadar buz gibi mi kalıyor; sonra buharlaşıyor ve ısıyı gerçekten yükselt-
tiğinizde buharlı Ruh hâline mi geliyor? Hayır, bu sadece moodalizmdir 
(ruh hâli görüşü). Tanrı bir yonca yaprağı gibi midir, Baba, Oğul ve Ruh 
sadece üç parçadan mı ibarettir? Eminim yaşlı Hilarion bunları duyunca 
mezarında ters dönmüştür. Başka her şey bir yana, bu tür imgeler Tanrı’yı 
kişisel olmayan bir şey hâline getirir. Kişisel değil, sevgi dolu değil; öyley-
se bu Baba, Oğul ve Ruh’a hiç benzemiyor.

AZİZ HİLARİON
İsmiyle neşeli, teolojisiyle neşeli: Hilarion buydu. (Bugün ona “Poi-

tiersli Hilaire” deniyor ama bu sadece ne kadar üzücü bir durumda ol-
duğumuzu gösteriyor). Bir kılıç gibi zekâsı ve bir kuzu gibi tavırlarıyla, 
Oğul’un ezelî tanrılığını savunmak için yaşamını ve özgürlüğünü feda 
etmiştir. Oğul’un bir noktada var olmaya başladığını savunan Arius’un 
takipçilerinin feci bir hata yaptıklarını güçlü bir şekilde savunmuştur: her 
zaman bir Oğul olmadığını söylemek, Tanrı’nın her zaman bir Baba olma-
dığı anlamına geliyordu. Dolayısıyla Tanrı özünde bir Baba değil, özünde 
sevgi dolu ve yaşam veren değil, başka bir şeydir.

Ancak Hilarion, Baba ve Oğul’un kendisinden gelmiş olabileceği “be-
lirli bir hayali töz”e inanmayı kesinlikle reddetmiştir. Her şeyin temelinde 
“Tanrı” değil, Oğlu’nu sonsuza dek seven Baba vardır. “Tanrı,” demiştir 
kendisi, “asla sevgiden başka bir şey ya da Baba’dan başka bir şey olamaz: 
ve seven kişi olarak O kıskanmaz; Baba olan, tamamen ve bütünüyle Ba-
ba’dır. Bu isim hiçbir uzlaşmayı kabul etmez: birinin kısmen baba olma-
sı ve kısmen baba olmaması mümkün değildir.” Başka bir deyişle, Baba, 
Oğul ve Ruh’un ardında soğuk, soyut bir “Tanrı” ya da “Tanrı-şey” yoktur. 
En temelde Baba vardır ve bu da canlı bir sevgi Tanrısı anlamına gelir; kıs-
kanç, yaşam düşkünü bir cimri değil, ancak yaşamını ve varlığını Oğlu’na 
vermekten zevk alan bir Tanrı.



34 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Hilarion, insanların Baba, Oğul ve Ruh’un ardında herhangi bir “Tan-
rı” olabileceğini düşünmelerini engellemek için şu tavsiyede bulunmuş-
tur: “Tanrı’yı Tek ve gerçek olarak kavrayabilmemiz için Baba ve Oğul’u 
ikrar etmek zorundayız.”a Hilarion, Baba ve Oğul’la başlamadan Tanrı’yı 
tanımlamaya çalışmanın, basitçe farklı bir Tanrı’yla sonuçlanacağını gör-
müştür.

a Hilarius, On the Trinity 4.4; 9.61; 5.35.

Eğer Kutsal Kitap’ta bir imge varsa, bu Yaratılış 1 ve 2’de yer alır.

Tanrı, “Kendi suretimizde, kendimize benzer insan yaratalım” 
dedi, “Denizdeki balıklara, gökteki kuşlara, evcil hayvanlara, 
sürüngenlere, yeryüzünün tümüne egemen olsun.” Tanrı insanı 
kendi suretinde yarattı, onu Tanrı’nın suretinde yarattı. Onları 
erkek ve dişi olarak yarattı. (Yar. 1:26-27)

Erkek ve kadın, Adem ve Havva arasındaki ilişki ve farklılıkta Tan-
rı’nın varlığını yansıtan bir şey vardır; Elçi Pavlus’un 1. Korintliler 11:3’te 
üzerinde durduğunu gördüğümüz bir şey. Havva Adem’den oldukça farklı 
bir kişidir ama yine de tüm yaşamını ve varlığını Adem’den alır. Ondan 
gelir, onun kemiklerinden kemik ve etinden ettir ve bedende onunla birdir 
(Yar. 2:21-24). Yapraklardan, yumurtalardan ve sıvılardan çok daha iyi 
olan bu durum, kişisel bir Tanrı’yı, Babası’ndan farklı olan ama yine de 
Baba’nın varlığının ta kendisi olan ve Ruh’ta O’nunla ebediyen bir olan bir 
Oğul’u yansıtır.

Salt Üçlübirlikçilik
Yuhanna, Müjdesi’ni, “İsa’nın, Tanrı’nın Oğlu Mesih olduğuna iman ede-
siniz ve iman ederek O’nun adıyla yaşama kavuşasınız diye” yazdığını 
söyler (Yu. 20:31). Ancak Tanrı’nın Oğlu’na iman etmeye yönelik bu en 



35Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?

temel çağrı bile Üçlübirlikçi bir inanca davettir. İsa, Tanrı’nın Oğlu ola-
rak tanımlanır. Tanrı O’nun Babası’dır. Ve O, Ruh’la meshedilmiş olan 
Mesih’tir. Kutsal Kitap’ın İsası’yla başladığınızda, elde ettiğiniz Üçlübirlik 
Tanrısı’dır. O hâlde Üçlübirlik soyut bir kurgunun ürünü değildir: Ba-
ba’nın Ruh’la meshedilmiş Oğlu İsa’yı ilan ettiğinizde, Üçlübirlik Tanrı-
sı’nı ilan etmiş olursunuz.

Arius’un gösterdiği şeyse bunun tersiydi: Oğul İsa’yla başlamadığınızda, 
Baba olmayan farklı bir Tanrı’ya ulaşırsınız. Çünkü Oğul, Tanrı’yı ger-
çekten tanımanın tek Yolu’dur: Baba’yı yalnızca O açıklar. Jean Calvin 
bir keresinde, Baba, Oğul ve Ruh hakkında düşünmeden Tanrı hakkında 
düşünmeye çalışırsak, o zaman “gerçek Tanrı’yı dışlayarak beynimizde 
sadece çıplak ve boş bir Tanrı ismi uçuşur” diye yazmıştı.5 Calvin oldukça 
haklıydı. Çünkü İsa’nın ortaya koyduğu Üçlübirlik Tanrısı ile diğer tüm 
tanrılar arasında dünya kadar fark vardır.

Bu Tanrı basitçe diğerlerinin kalıbına sığmayacaktır. Çünkü Üçlübir-
lik, Tanrı’ya yapılmış gereksiz bir eklenti, O’na takılabilecek isteğe bağlı 
bir yazılım değildir. Bu Tanrı özünde farklıdır, çünkü özünde Yaratıcı, 
Hükümdar ya da hatta soyut bir anlamda “Tanrı” değildir: O, Baba’dır, 
Ruh’un paydaşlığında Oğlu’nu sever ve O’na yaşam verir. Özünde sevgi 
olan, her şeyden önce “asla sevgiden başka bir şey olamayacak” bir Tanrı. 
Böyle bir Tanrı’ya sahip olmak her şeyi mutlu bir şekilde değiştirir.





Yaratılış

BABA’NIN SEVGİSİ TAŞAR

Yalnızlık Çeken Tanrı, Sigara İçmiyor, İyi Mizah Anlayışına 
Sahip Çekici Bir Yaratılış Arıyor
Bir an için Tanrı olduğunuzu hayal edin. Eminim bunu daha önce de 
yapmışsınızdır. Şimdi düşünün: Hiç ilahi bilgeliğiniz ve gücünüzle bir 
evren yaratmak ister miydiniz ve eğer isteseydiniz, neden isterdiniz? Ken-
dinizi yalnız hissettiğiniz ve arkadaş istediğiniz için mi? Şımartılmaktan 
hoşlandığınız ve bazı hizmetçiler (kullar ya da köleler) istediğiniz için mi? 
Bu, sorulabilecek en derin sorulardan biridir: Eğer bir Tanrı varsa, neden 
başka bir şey var? Neden evren var? Neden biz varız? Tanrı neden bir ya-
ratılışa sahip olmaya karar vermiş olabilir?

Bu sorulara yanıt bulmaya yönelik ilk girişimlerden biri, eski Babil’in 
yaratılış efsanesi Enuma Eliş’te görülebilir. Orada tanrı Marduk açıkça şöy-
le ifade eder: tanrıların köle sahibi olabilmesi için insanoğlunu yarata-
caktır. Bu şekilde tanrılar arkalarına yaslanıp insani iş gücünün emeğiyle 
yaşayabilirler. Marduk diğer tanrıların çoğundan daha açık sözlüdür ama 
hangi dinden olursa olsun, o zamandan beri çoğu tanrı onun yaklaşımını 
beğenme eğiliminde olmuştur. Ve onları kim suçlayabilir ki? Onun mantığı 
son derece çekicidir. Eğer bir tanrıysanız. 

Aslında çoğu tanrının Marduk’un izinden gitmesinin nedeni sadece 
kişisel bir tercih meselesi değildir. Her şeyin kaynağı ve nedeni olan bir 
tanrı düşünün. Herkesi ve her şeyi o var etmiştir. Şimdi başka herhangi 
bir şeyin var olmasına neden olmadan önce, bu tanrı yapayalnızdı. Henüz 

2



38 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

kimseyi yaratmamıştı. O durumda 
sonsuza kadar yalnızdı. Ve böylece, 
sonsuzluk boyunca bu yalnız tan-
rının hiç kimsesi ve sevecek hiçbir 
şeyi olmayabilirdi. Başkalarına duy-
duğu sevginin onun varlığının mer-
kezinde olmadığı açıktır. Elbette 
muhtemelen kendisini seviyor olur-
du, ancak böyle bir sevgiyi bencilce 
ve gerçekten sevgi dolu olmayan bir 
sevgi olarak düşünme eğiliminde-
yiz. Bu nedenle, doğası gereği, bu 
yalnız ve tek başına olan tanrı te-
melde dışa dönük şekilde sevgi dolu 
değil, içe dönük olmalıdır. Esasen, 
o tamamen kendi kendini tatmin etmekle ilgilidir. Dolayısıyla, yaratması-
nın tek nedeni de budur.

İslam’da tam da bu noktada çok ilginç bir gerilim vardır. Geleneksel 
olarak, Allah’ın, kendisini sonsuzluktaki hâliyle tanımlayan doksan do-
kuz ismi olduğu söylenir. Bunlardan biri de “Seven”dir. Ama Allah son-
suzlukta nasıl sevgi dolu olabilir? Yaratmadan önce varoluşta sevebileceği 
başka hiçbir şey yoktu (ve bu unvan benmerkezci sevgiyi değil, başkaları-
na duyulan sevgiyi ifade eder). Tek seçenek Allah’ın yarattıklarını ezelden 
beri sevmesidir. Ancak bu kendi içinde muazzam bir sorun ortaya çıka-
rır: Allah’ın kendi içinde olduğu kişi (“seven”) olması için yarattıklarına 
ihtiyacı varsa, o zaman Allah kendi yarattıklarına bağımlıdır ve İslam’ın 
temel inançlarından biri Allah’ın hiçbir şeye bağımlı olmadığıdır. 

Sorun da burada yatmaktadır: sevgi bir başkasını sevmeyi gerektirir-
ken, tek başına bir Tanrı nasıl ezelden ve özünde sevgi dolu olabilir? M.Ö. 
4. yüzyılda Atinalı filozof Aristoteles de benzer bir soruyla boğuşuyordu: 
İyilik bir başkasına karşı iyi olmayı gerektirirken Tanrı nasıl ezelden ve 
özünde iyi olabilir? Aristoteles’in yanıtı, Tanrı’nın ezelden nedensiz neden 

 olduğudur. Tanrı budur. Bu nedenle yaratılışın ezelden beri var olmasına 

Richard Sibbes (1577-1635)

Aristoteles



39 Yaratılış

kimseyi yaratmamıştı. O durumda 
sonsuza kadar yalnızdı. Ve böylece, 
sonsuzluk boyunca bu yalnız tan-
rının hiç kimsesi ve sevecek hiçbir 
şeyi olmayabilirdi. Başkalarına duy-
duğu sevginin onun varlığının mer-
kezinde olmadığı açıktır. Elbette 
muhtemelen kendisini seviyor olur-
du, ancak böyle bir sevgiyi bencilce 
ve gerçekten sevgi dolu olmayan bir 
sevgi olarak düşünme eğiliminde-
yiz. Bu nedenle, doğası gereği, bu 
yalnız ve tek başına olan tanrı te-
melde dışa dönük şekilde sevgi dolu 
değil, içe dönük olmalıdır. Esasen, 
o tamamen kendi kendini tatmin etmekle ilgilidir. Dolayısıyla, yaratması-
nın tek nedeni de budur.

İslam’da tam da bu noktada çok ilginç bir gerilim vardır. Geleneksel 
olarak, Allah’ın, kendisini sonsuzluktaki hâliyle tanımlayan doksan do-
kuz ismi olduğu söylenir. Bunlardan biri de “Seven”dir. Ama Allah son-
suzlukta nasıl sevgi dolu olabilir? Yaratmadan önce varoluşta sevebileceği 
başka hiçbir şey yoktu (ve bu unvan benmerkezci sevgiyi değil, başkaları-
na duyulan sevgiyi ifade eder). Tek seçenek Allah’ın yarattıklarını ezelden 
beri sevmesidir. Ancak bu kendi içinde muazzam bir sorun ortaya çıka-
rır: Allah’ın kendi içinde olduğu kişi (“seven”) olması için yarattıklarına 
ihtiyacı varsa, o zaman Allah kendi yarattıklarına bağımlıdır ve İslam’ın 
temel inançlarından biri Allah’ın hiçbir şeye bağımlı olmadığıdır. 

Sorun da burada yatmaktadır: sevgi bir başkasını sevmeyi gerektirir-
ken, tek başına bir Tanrı nasıl ezelden ve özünde sevgi dolu olabilir? M.Ö. 
4. yüzyılda Atinalı filozof Aristoteles de benzer bir soruyla boğuşuyordu: 
İyilik bir başkasına karşı iyi olmayı gerektirirken Tanrı nasıl ezelden ve 
özünde iyi olabilir? Aristoteles’in yanıtı, Tanrı’nın ezelden nedensiz neden 

 olduğudur. Tanrı budur. Bu nedenle yaratılışın ezelden beri var olmasına 

Richard Sibbes (1577-1635)

neden olmalıdır, bu da evrenin ezelî olduğu anlamına gelir. Bu şekilde 
Tanrı gerçekten ve ezelden iyi olabilir, çünkü evren ezelden onunla birlik-
te var olur ve o ezelden iyiliğini ona verir. Başka bir deyişle, Tanrı ezelden 
kendini veren ve iyi olandır, çünkü evrene karşı ezelden fedakâr ve iyi 
olandır. Ancak bu bir kez daha Tanrı’nın kendisi olabilmesi için dünyaya 
ihtiyacı olduğu anlamına gelir. Esasen, olduğu kişi olmak için buna ba-
ğımlıdır. Teknik olarak “iyi” olsa da, Aristoteles’in tanrısı pek iyi yürekli 
ya da sevgi dolu değildir. Kutsayabileceği (bereketleyebileceği) bir dünya 
yaratmayı özgürce seçmez; daha çok, evren ondan yayılan bir şeydir.

Üçlübirlik olmayan tanrılar ve yaratılışla ilgili sorunlar bunlardır. Son-
suzluğu tek başına geçirmiş olan tek kişilik tanrılar kaçınılmaz olarak 
benmerkezci varlıklardır ve bu yüzden niçin başka bir şeyin var olmasına 
neden olduklarını anlamak zorlaşır. En büyük zevki aynaya bakmak olan 
bir tanrı için evrenin varlığı rahatsız edici bir dikkat dağıtıcı olmaz mı? 
Yaratmak, böyle bir tanrının yapması için son derece doğal olmayan bir 
şey gibi görünmektedir. Ve eğer bu tür tanrılar yaratırlarsa, bunu her za-
man temel bir ihtiyaçtan ya da yarattıkları şeyi yalnızca kendi tatminleri 
için kullanma arzusundan dolayı yapıyor gibi görünürler.

Tanrı’nın Coşkusu
Baba, Oğul ve Ruh söz konusu olduğunda her şey değişir. Burada özünde 
yalnız olmayan, ama Baba’nın Oğul’u Ruh’ta sevdiği gibi ezelden beri se-
ven bir Tanrı vardır. Başkalarını sevmek bu Tanrı için hiç de garip ya da 
yeni bir şey değildir; kim olduğunun temelinde bu vardır.

Baba Tanrı’yı düşünün: O, doğası gereği yaşam verendir. O bir baba-
dır. Bir baba olmayan kısır bir tanrının yaşam verip bir yaratılış doğurup 
doğuramayacağını merak etmek gerekir. Ancak Baba için böyle bir şüphe 
söz konusu olamaz: O ezelden beri verimli, kudret sahibi, yaşam veren 
olmuştur. Böyle bir Tanrı için (ve sadece böyle bir Tanrı için) daha fazla 
yaşam vermesi ve dolayısıyla yaratması çok doğal ve tümüyle şaşırtıcı gö-
rünmemektedir.

Karl Barth burada açmaya çalışacağımız derin (ama yoğun bir şekilde 
ifade edilmiş!) bir saptamada bulunmuştur:



40 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Tanrı kendi içinde yalnız olmadığı bir özgürlük ve sevgi için-
de nasıl Oğul’u ezelden tevlit edense –ki Oğul da ezelden Baba 
tarafından tevlit edilir– aynı özgürlük ve sevgi içinde, O aynı 
zamanda Yaratıcı olarak ad extra [dışa doğru] döner ki, mutlak 
ve dışsal olarak yalnız olmasın ancak özgürlük içinde seven Biri 
olsun. Başka bir deyişle, Tanrı’nın kendi içinde nasıl sağır ya da 
dilsiz değilse ancak Sözü’nü ezelden beri konuşuyor ve işitiyor-
sa, O ezeliyetinin dışında da işitilmekten ya da yankıdan, yani 
yaratığın kulaklarından ve seslerinden yoksun olmak istemez. 
Baba ile Oğul ya da Tanrı ile Sözü arasındaki ezelî paydaşlık, 
böylece Tanrı ile yaratığı arasındaki çok farklı ama benzer olan 
paydaşlıkta bir karşılık bulur. Bu, ebedî Oğul’un Babası’na, bu 
sıfatıyla ebedî Söz’ü konuşan Kişi’ye uygundur; O’nun ad ekstra 
[dışa doğru] ilişkilerinde Yaratıcı olması tamamen O’na yakışır.1

Evet, teologlar genellikle böyle yazarlar. Demek istediği şudur: Baba 
Tanrı, Oğlu’nu sonsuza dek sevdiğine göre, başkalarını da sevebilmesi için 
dönüp onları yaratması tamamen O’na özgüdür. Şimdi Barth kesinlikle 
Oğul Tanrı’nın yaratıldığını ya da herhangi bir şekilde tamamen Tanrı ol-
madığını söylememektedir. Baba her zaman bir başkasını sevmekten zevk 
almıştır ve bu nedenle sevmek için başkalarını yarattığı yaratma eylemi 
O’nun için tamamen uygun görünmektedir.

Bu nedenle Oğul Tanrı İsa Mesih, yaratılışın Mantığı, yani tasarım pla-
nıdır. O, Baba tarafından ezelden beri sevilen kişidir; yaratılış, bu sevginin 
başkaları tarafından da zevk alınabilmesi için dışa doğru genişletilme-
siyle ilgilidir. Sevgi pınarı taşmıştır. Baba, Oğlu’ndan o kadar hoşnuttur 
ki, O’na olan sevgisi taşmış, böylece Oğul birçok oğul arasında ilk doğan 
olabilmiştir. Pavlus’un Romalılar 8:29’da belirttiği gibi, “Tanrı önceden 
bildiği kişileri Oğlu’nun benzerliğine dönüştürmek üzere önceden belir-
ledi. Öyle ki, Oğul birçok kardeş arasında ilk doğan olsun” (ayrıca bkz. 
Ef. 1:3-5). Bu Tanrı, yanında bir başkasının bulunmasından rahatsızlık 
duymaz: bundan zevk alır. Sevgisini Oğlu’nun üzerine yağdırmaktan her 
zaman zevk almıştır ve yaratılışta da sevgisini Oğlu aracılığıyla sevdiği 
çocukların üzerine yağdırmaktan zevk alır.



41 Yaratılış

İlginçtir ki, Pavlus Koloseliler’de Oğul’dan “bütün yaratılışın ilk do-
ğanı” olarak söz ederken, bu fikri doğrudan Oğul’un Tanrı’nın “sureti” 
olduğu gerçeğiyle ilişkilendirir. “Görünmez Tanrı’nın görünümü, bütün 
yaratılışın ilk doğanı O’dur” (Kol 1:15). Oğul Tanrı’nın görünümüdür (su-
retidir) ve bize Babası’nın nasıl olduğunu mükemmel bir şekilde gösterir. 
“Oğul, Tanrı yüceliğinin parıltısı, O’nun varlığının öz görünümüdür” (İbr. 
1:3; ayrıca bkz. 2.Ko. 4:4). Ve böylece, görkemli bir şekilde Babası’ndan 
çıkıp giderken, “parlarken” ve “yayılırken”, bize Baba’nın esasen dışa dö-
nük olduğunu gösterir. Böyle bir Tanrı’nın yaratması şaşırtıcı değildir. Ve 
bizim de Tanrı’nın suretinde yaratılmamız ve Mesih’in benzeyişine uygun 
hâle getirilmemiz, sevginin bu dışa dönük hareketinin bir devamıdır. Oğ-
lu’nda kendisinin dışa dönük bir Sureti’ne sahip olmayı seven Tanrı, sev-
gisinin (kendileri de dışa dönük olan) birçok suretine sahip olmayı sever.

İsa’nın Yuhanna 17’deki başkâhinlik duasının sonunda söylediği bir 
şey, O’nun için Babası’ndan parlayan Tanrı’nın yüceliği (ya da Tanrı’dan 
çıkan Tanrı Sözü) olmanın ne anlama geldiğini açıkça göstermektedir:

Baba, bana verdiklerinin de bulunduğum yerde benimle birlikte 
olmalarını ve benim yüceliğimi, bana verdiğin yüceliği görme-
lerini istiyorum. Çünkü dünyanın kuruluşundan önce sen beni sev-
din. Adil Baba, dünya seni tanımıyor, ama ben seni tanıyorum. 
Bunlar da beni senin gönderdiğini biliyorlar. Bana beslediğin sevgi 
onlarda olsun, ben de onlarda olayım diye senin adını onlara bil-
dirdim ve bildirmeye devam edeceğim.” (Yu. 17:24-26)

Baba onu dünyanın yaratılışından önce sevmiştir ve Baba’nın O’nu 
göndermesinin nedeni, Baba’nın O’na olan sevgisinin başkalarında da ol-
ması içindir. Oğul’un hem yaratılışta hem de kurtuluşta Baba’dan çıkma-
sının nedeni budur: Baba’nın Oğul’a olan sevgisi paylaşılabilsin diye.

Oğul bir anlamda yaratılışın modeli olduğu için, Baba’ya verdiği kar-
şılık aynı zamanda yaratılışın ve tüm yaratıkların kendilerinin nasıl 
karşılık vermesi gerektiğinin de modelidir. İsa “dünya Baba’yı sevdiğimi 
öğrenmeli” demiştir (Yu. 14:31). Ve böylece, tıpkı Baba’nın Oğul’a olan 



42 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

sevgisine bizi de dahil etmeye, bizimle paylaşmaya karar vermesi gibi, 
Oğul da Baba’ya olan sevgisine bizi de dahil etmeyi seçmiştir. Babası’nın 
sevgisini kendisine geri yansıtmaktan zevk alır ve Tanrı’nın yanında ol-
mak, O’na benzemek, O’nun çocuğu olmak budur. Bizler, O’nun sevgisini 
bilerek Tanrımız Rab’bi sevebilelim diye yaratıldık.

Tüm bunlar, Üçlübirlik Tanrısı’nın doğasının diğer tanrıların doğasıyla 
tamamen çeliştiğini söylemek içindir. C. S. Lewis, Gizlisonda Mektupları 
(Screwtape Letters) adlı kitabında (bariz muhtaç ve yalnız tanrı olan) İblis 
ile coşkulu, fedakâr, taşan sevginin yaşayan Tanrısı arasındaki farkı çok 
iyi yakalamıştır. Kıdemli bir şeytan olan Screwtape şöyle yazar:

O’nun insanlara olan sevgisi ve O’na kulluğun kusursuz özgür-
lük olduğu hakkındaki tüm konuşmaların (birinin memnuni-
yetle inanacağı gibi) sadece bir propaganda değil, dehşet verici 
bir gerçek olduğu gerçeğiyle yüzleşilmek zorundadır. O gerçekten 
de evreni Kendisi’nin bir sürü tiksindirici küçük kopyasıyla dol-
durmak istiyor; bunlar öyle yaratıklar ki, onların yaşamı, ken-
di küçük ölçeğinde, O’na niteliksel olarak benzeyecek; bu da, 
Tanrı’nın onları kendi içine yutup yok etmesinden dolayı değil, 
onların iradelerinin özgürce O’na uyum göstermesiyle olacak. 
Biz sonunda yiyecek olabilecek sığırlar istiyoruz; ama O sonun-
da oğullar olabilecek hizmetkârlar istiyor. Biz almak istiyoruz; 
ama O vermek istiyor. Biz boşuz ve doldurulmak istiyoruz; O 
dolu ve taşıyor.2



43 Yaratılış

KONUYA YABANCI KALMAK
Korfu’da bir tatilde asla kullanmayacağınız iki Grekçe sözcük vardır. İlki 
hypostasis (hipostaz). Biliyorum, kulağa kötü bir cilt rahatsızlığı gibi ge-
liyor, ama aslında “temel” gibi bir anlama geliyor (hypo = “altında”; sta-
sis = “duran veya var olan bir şey”). Grekçe Eski Antlaşma’da bu sözcük 
Mezmur 69:2’de mezmur yazarı “Dipsiz batağa gömülüyorum, basacak yer 
[hypostasis] yok” derken kullanılır. Başka bir deyişle, altında dayanabile-
ceği sağlam bir şey yoktur. Ama aynı zamanda İbraniler 1:3’te Tanrı’nın 
“varlığını” tanımlamak için kullanılan sözcüktür (“Oğul, Tanrı yüceliği-
nin parıltısı, O’nun varlığının [hypostasis] öz görünümüdür”). Hypostasis, 
Baba’nın “varlığını”, yani O’nun için temel olan şeyi tanımlar.a

Diğer sözcük ekstasis’tir ve coşkunluğu ifade eden ekstaz sözcüğünü 
buradan alırız. Kendinden geçmiş olmak ya da kendinin dışında olmakla 
ilgili bir sözcüktür (ek = “dışarıda”; stasis = “duran ya da var olan bir şey”).

Görmekte olduğumuz şey, Baba, Oğul ve Ruh’un ekstasiste hyposta-
sislerinin (coşkunlukta temellerinin) olduğudur. Yani, Tanrı’nın en içteki 
varlığı (hypostasis) dışa dönük, sevgi dolu, yaşam veren bir varlıktır. Üç-
lübirlik Tanrısı coşkun bir Tanrı’dır: yaşamını kendine saklayan bir Tanrı 
değil, ancak çarmıhta kendini açıkladığı o üstün anda göstermiş olduğu 
gibi, yaşamını veren bir Tanrı’dır. Baba kendi kimliğini, yaşamını ve var-
lığını Oğul’a vererek bulur; Oğul da yaşamını Ruh aracılığıyla bizimle 
paylaşarak Babası’nı sergiler.

a Teologlar Baba, Oğul ve Ruh’un her birinin bir hypostasis olduğunu 
söyler olmuşlardır. Bununla kastettikleri şey hayati önem taşımaktadır: 
Tanrı’da Baba, Oğul ve Ruh’tan daha temel bir şey yoktur. Onların arka-
sında ya da içinden çıktıkları bir “Tanrı” ya da “Tanrı-şey” yoktur.



44 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Screwtape yalnız da değildir: Efeslilerin Artemis’iyle oldukça benzer 
şekillerde düşünüyor gibi görünmektedir. Elçilerin İşleri 19’da, put yapan 
Dimitrios’un şikâyeti şudur ki, Pavlus’un “elle yapılan tanrıların gerçek 
tanrılar olmadığını” söylemesine izin verilirse, o zaman,

Hem bu sanatımız saygınlığını yitirmek tehlikesiyle karşı kar-
şıyadır, hem de ulu tanrıça Artemis’in Tapınağı’nın hiçe sayıl-
ması ve bütün Asya İli’yle bütün dünyanın tapındığı tanrıçanın, 
ululuğundan yoksun kalması tehlikesi vardır.” Oradakiler bunu 
duyunca öfkeyle doldular. “Efesliler’in Artemisi uludur!” diye 
bağırmaya başladılar. (Elç. 19:27-28)

Başka bir deyişle, Artemis’in ilahi ululuğu, kendisine ibadet edenlerin 
hizmetine bağlıdır. Kendi içinde boş ve asalak görünmektedir, sanki ihti-
şamı köleleri tarafından tapınağına getirilen gümüşün parıltısından başka 
bir şey değildir.

Trajedi şu ki, pek çok kişi yaşayan Tanrı’nın burada şeytani olan kişi 
olduğunu düşünmektedir, sanki bizi sadece bizden bir şeyler elde etmek, 
talep etmek, almak için yaratmış gibi. Ancak Şeytan ve Üçlübirlik Tanrısı 
arasındaki zıtlık bundan daha keskin olamazdı: birincisi boş, aç, açgözlü, 
kıskançtır; ikincisi ise eliaçık, cömert, ışıl ışıl parlayan ve fedakârdır.3 Ve 
dolayısıyla Üçlübirlik Tanrısı yaratabilir ve yaratır. O hâlde lütuf, yalnızca 
günah işleyenlere gösterdiği iyilik değildir; yaratılışın kendisi, Tanrı’nın 
sevgisinden akan bir lütuf eseridir. Sevgi bu Tanrı için sadece bir tepki 
değildir. Aslında sevginin tepkiyle hiçbir ilgisi yoktur. Tanrı’nın sevgisi 
yaratıcıdır. Sevgi önce gelir. Tanrı, yaşamı ve varlığı karşılıksız bir armağan 
olarak verir; çünkü yaşamı, varlığı ve iyiliği maya gibidir, gerçekten iyi 
olan daha fazlası olabilsin diye yayılır.

On sekizinci yüzyıl New England teoloğu Jonathan Edwards bunu çar-
pıcı bir şekilde ifade etmiştir. Tanrı’nın dünyayı yaratmaktaki amacının 
Tanrı’nın kendisi olduğunu söylemiştir. Ancak bu Tanrı’nın kendiliği (ben-
liği) diğerlerinden çok farklı olduğu için, bunun anlamı, diğer tanrılar için 
taşıyacağı anlamdan tamamen farklıdır. Bu Tanrı’nın kendiliği, almakta 



45 Yaratılış

değil, vermekte bulunur. Bu Tanrı bir iyilik pınarı gibidir ve bu nedenle 
Edwards demiştir ki, “kendini araması” demek, “kendisinin yayılmasını 
ve ifade edilmesini” aramak anlamına gelir; başka bir deyişle, kendisinin, 
yaşamının ve iyiliğinin paylaşılmasını aramaktır.4 O’nun doğası dışarı 
çıkmak ve kendi doluluğunu paylaşmakla ilgilidir ve dolayısıyla O’nun 
tüm yönelimi budur. Diğer tüm tanrıların aksine, bu Tanrı’nın coşkun 
doğası, O’nun zevkinin “yaratılandan almaktan ziyade, yaratılana yayma 
ve iletme zevki” olduğu anlamına gelir.5

Üçlübirlik Tanrısı Nasıl Yarattı?
Yaratılışın ardındaki neden Baba’nın Oğul’a olan sevgisi olduğu için, İznik 
İman Açıklaması yaratılışı özellikle Baba’ya atfeder: “Yerin ve göğün, gö-
rünen ve görünmeyen her şeyin yaratıcısı, her şeye kadir tek Baba Tanrı’ya 
inanıyoruz.” Var olmayı emreden O’dur ve bu O’nun sevgisinden akmak-
tadır. Böylece Vahiy 4:11’deki haykırış özellikle O’na yükselir: “Rabbimiz 
ve Tanrımız! Yüceliği, saygıyı, gücü almaya layıksın. Çünkü her şeyi sen 
yarattın; hepsi senin isteğinle yaratılıp var oldu.”

 



46 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

TANRI’NIN SEVGİSİNİN GÜNEŞİNDE 
İnsanlar genellikle “Püritenleri” kasvetli ve donuk bir grup olarak düşü-
nür: somurtkan, seçici ve açıkçası, güvercinlerin üzerlerine tüneyebilece-
ği kadar sıkıcı. Bazıları gerçekten de öyleydi.

Ama Richard Sibbes değil. Shakespeare ile hemen hemen aynı dö-
nemde yaşamış olan Sibbes, 
Tanrı’nın şefkati ve sevgisinden 
o kadar etkileyici bir şekilde söz 
eden Püriten bir vaiz ve teolog-
du ki, “bal ağızlı” vaiz olarak 
tanındı. Yine de bu sadece Sib-
bes’in neşeli bir mizaçla doğmuş 
olmasından kaynaklanmıyordu; 
kendisi Tanrı’ya bakış açımızın 
bizi en derinden şekillendirdiği 
konusunda ısrarcıydı. İbadet et-
tiğimiz şeye benzeriz.a

Ve Sibbes, Üçlübirlik Tanrı-
sı’nı açıkça hoş, iyi yürekli ve se-

vimli olarak görmüştür: yaşayan Tanrı’dan şöyle bahsetmiştir: “ışınlarını 
ve tesirini aşağı şeylere yaymaktan, her şeyi verimli kılmaktan zevk alan, 
yaşam veren, ısıtan bir güneş. Tanrı’da öyle bir iyilik vardır ki, tıpkı bir 
pınarda ya da süt içmeyi seven bir memede olduğu gibidir.”a Yani, Tanrı 
sıcak ve yaşam veren besinlerle dolup taşar, vermeye bizim aldığımızdan 
çok daha isteklidir. Ve tam da bu nedenle dünyayı yarattığını açıklamıştır:

Eğer Tanrı iletişim kuran, yayılan bir iyiliğe sahip olmasaydı, dünyayı 
asla yaratmazdı. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh dünya var olmadan önce 
kendi içlerinde mutluydular ve birbirlerinden zevk alıyorlardı. Tan-
rı’nın iyiliğini paylaşmaktan ve yaymaktan zevk aldığı gerçeğinden 
ayrı, hiçbir zaman bir yaratılış ya da kurtuluş olmazdı.b

Richard Sibbes (1577-1635)



47 Yaratılış

O hâlde, Tanrı’nın kendini tatmin etmek ya da kendisi olmak için 
dünyayı yaratması gerekmiyordu. Bu Tanrı’nın ilahi ululuğu dünyaya ba-
ğımlı değildir. Baba, Oğul ve Ruh “dünya var olmadan önce kendi içlerin-
de mutluydular ve birbirlerinden zevk alıyorlardı”. Ancak Baba, Oğlu’yla 
olan paydaşlığından o kadar hoşnuttu ki, bunun iyiliğinin yayılmasını 
ve başkalarına iletilmesini ya da paylaşılmasını istedi. Yaratılış, sevgiden 
başka hiçbir şeyden kaynaklanmayan özgür bir seçimdi.

Sibbes’i Tanrı benzeyişinin böylesine çekici bir modeli yapan, Tan-
rı’nın böylesine güneşli, iyilik ve sevgiyle ışıldayan bir varlık olduğu bil-
gisiydi. Çünkü şöyle demiştir: “Tanrı’nın Ruhu’yla yönetilenler, O’na ben-
zerler; kendini açmayı seven, iletişimsel, yayılmacı bir iyiliğe sahiptirler.”c 
Başka bir deyişle, Tanrı’nın sevgisini bilerek sevgi dolu oldu; ve Tanrı’nın 
kim olduğuna dair anlayışı onu manyetik bir güler yüzlülüğe sahip bir 
adama, vaize ve yazara dönüştürdü. Bu sevecenlik vaazlarında parladı; 
yazılarından hâlâ ışıldamaktadır; ve yaşamına bakıldığında, sıcak ve ka-
lıcı dostluklar kurma konusunda oldukça olağanüstü bir yeteneğe sahip 
olduğu açıktır. Tanrısı gibi olmuştu.

a Richard Sibbes, “The Successful Seeker,” Works of Richard Sibbes içinde 
(Edinburgh: James Nichol, 1862-64), 6:113.

b A.g.e.
c A.g.e.

Ancak, Yaratılış 1’de görülebileceği gibi, O, Sözü ve Ruhu aracılığıy-
la yaratır. İkinci yüzyıl teologlarından Lyonlu İreneus bu nedenle Oğul 
ve Ruh’tan Baba’nın “iki eli” olarak bahsetmeyi severdi. Oğul ve Ruh’un 
gerçek kişiler olmadığını ima etmek istememiştir (İsa’nın kendisi Ruh’tan 
“Tanrı’nın parmağı” olarak bahsetmeye hazırdı: Mat. 12:28 / Lu. 11:20 
ayetlerini karşılaştırın [Kitab-ı Mukaddes Çevirisi]); Oğul ve Ruh, Ba-
ba’nın isteğini gerçekleştiren Baba’nın aracılarıdır.

Bununla birlikte, Oğul’un ve Ruh’un yaratılıştaki rolleri oldukça fark-
lıdır. Geçen bölümde gördüğümüz gibi, Yaratılış 1’de Söz, havada süzülen 



48 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

(hareket eden) Ruh’un gücüyle yayılır, böylece Tanrı’nın Nefesi’nde Sözü 
duyulur: “Işık olsun!” Böylece Baba Sözü aracılığıyla yaratır (Yu. 1:3), Söz 
onun yürütme koludur. Bu, Oğul’un Babası’nın yaratma işine o kadar tam 
olarak dahil olduğu anlamına gelir ki, Pavlus şöyle yazabilir: “Görünmez 
Tanrı’nın görünümü, bütün yaratılışın ilk doğanı O’dur. Nitekim yerde ve 
gökte, görünen ve görünmeyen her şey –tahtlar, egemenlikler, yönetimler, 
hükümranlıklar– O’nda yaratıldı. Her şey O’nun aracılığıyla ve O’nun için 
yaratıldı” (Kol. 1:15-16).

“Ve O’nun için.” Baba’yı yaratmaya iten, Oğul’a duyduğu taşkın sevgi-
dir ve yaratılış Oğlu’na verdiği armağandır. Baba Oğlu’nu varis, “her şeye 
mirasçı” yapar (İbr. 1:2; ama ayrıca bkz. Yas. 32:8-9; Mez. 2:8). Ve böyle-
ce Oğul sadece yaratılışın harekete geçirici kaynağı değil, aynı zamanda 
amacıdır. Oğul Alfa ve Omega’dır, yaratılışın başlangıcı ve sonudur. Şimdi 
burada hayret verici bir şeye geliyoruz: Baba’nın Oğul’a olan sevgisi bi-
zimle paylaşılmak üzere ortaya çıktığı için, Oğul’un mirası da (olağanüstü 
olarak!) bizimle paylaşılır. “Eğer Tanrı’nın çocuklarıysak, aynı zamanda 
mirasçıyız… Tanrı’nın mirasçılarıyız, Mesih’le ortak mirasçılarız” (Rom. 
8:17). Bu, Baba’nın Oğul’a olan sevgisini bizimle paylaştığı muhteşem ger-
çeğin fiziksel bir ifadesidir: yumuşak huylu olanlar yeryüzünü miras ala-
caktır!

Bu nedenle, bazı Kutsal Yazı-
lar yaratılıştan Baba’nın işi ola-
rak bahseder (O’nun sevgisinde 
tasarlanır); diğerleri yaratılıştan 
Oğul’un işi olarak bahseder (Oğul, 
Babası’nın isteğini yerine getirir); 
ama yine diğerleri Ruh’un işi ola-
rak bahseder. “Gökler RAB’bin 
sözüyle, gök cisimleri ağzından 
çıkan solukla [ya da Ruh’la] yara-
tıldı” (Mez. 33:6). Nasıl? Ruh’un 
rolü nedir? Ruh’un Söz’ü güçlen-

dirdiğini daha önce görmüştük, Alfa ve Omega



49 Yaratılış

ama daha da fazlasını yapar: Oğul her şeyi kurar ve sürdürürken (İbr. 
1:3), Ruh yaratılış işini mükemmelleştirir ya da tamamlar. Eyüp 26:13 
bunu hoş bir şekilde ifade eder: “Onun Ruhu ile gökler süslenir” (Kitab-ı 
Mukaddes Çevirisi). Başka bir deyişle, Ruh gökleri ve yeri süsler ve güzel-
leştirir. Yaratılış 1’de güvercin gibi havada süzülen Ruh’a dair edindiğimiz 
ilk görüntüde çok önemli bir şey yakalanır. O da, yumurtalarının üzerine 
konan anaç bir güvercin gibi, Ruh’un yaratılmış olana yaşam vererek onu 
canlandırmasıdır. Bu nedenle, İznik İman Açıklaması, Baba’dan “göğün 
ve yerin Yaratıcısı” olarak bahsederken, Ruh’tan da “Rab ve yaşam veren” 
olarak bahseder.

Yaşam, Tanrı’nın her zaman sahip olduğu bir şeydir ve yaratılışta ar-
tık bizimle paylaştığı bir şeydir. O, Ruhu aracılığıyla bize yaşam üfler. Ve 
sadece başlangıçta değil: yaşam vermek her zaman Ruh’un işidir. Eyüp 
kitabında Elihu şöyle der: “Beni Tanrı’nın Ruhu yarattı, Her Şeye Gücü 
Yeten’in soluğu yaşam veriyor bana” (Eyü. 33:4). Ruh, yaratılışa sürekli 
olarak canlılık verir ve tazeler. O, yaratılışı -ve yarattıklarını- verimli kıl-
maktan zevk alır. Yeşaya, Ruh yukarıdan üzerimize döküldüğünde, “çöl 
meyve bahçesine, meyve bahçesi ormana dönecek” (Yşa. 32:15) diye ya-
zar. Mezmur yazarı şöyle ilahi söyler: “Ruhun’u gönderince [yaratıklar] var 
olurlar, yeryüzüne yeni yaşam verirsin” (Mez. 104:30). O hâlde yaratıcı-
lığın, zanaat, süsleme ve güzelleştirme yeteneğinin Ruh’un bir armağanı 
olmasına şaşmamak gerekir:

RAB Musa’ya şöyle dedi: “Bak, Yahuda oymağından özellikle 
Hur oğlu Uri oğlu Besalel’i seçtim. Beceri, anlayış, bilgi ve her 
türlü ustalık vermek için onu ruhumla doldurdum. Öyle ki, al-
tın, gümüş, tunç işleyerek ustaca yapıtlar üretsin; taş kesme ve 
kakmada, ağaç oymacılığında, her türlü sanat dalında çalışsın. 
(Çık. 31:1-5)

Ruh, yarattıklarını güzellikle canlandırır. Gerard Manley Hopkins, gü-
nahtan yorgun düşmüş bir dünyayı bile tazeleyen Ruh’un işini yazarken 
bunu çok güzel bir şekilde yakalamıştır:



50 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

En derinlerinde en güzel tazelik yaşar;
Ve kara Batı’nın son ışıkları sönmüş olsa da
Ah, sabah, doğudaki kahverengi eşikte doğar;
Çünkü Kutsal Ruh eğilmiş orada
Dünyanın üstünde sıcak göğsü ve parlak kanatlarıyla 
kuluçkaya yatar.6

“Ve İyi Olduğunu Gördü”
Baba Tanrı, yanında bir başkasının (ezelî Oğlu’nun) olmasından mutlu-
luk duyan bir Tanrı’dır. O, bunun iyi olduğunu düşünen bir Tanrı’dır. Ve 
bu nedenle de yarattıklarını iyi ilan edebilen bir Tanrı’dır. Eğer sonsuza 
dek yalnız olsaydı, sadece kendisiyle meşgul olsaydı, bunu yapabileceğine 
inanmak zordur. O’nun yanında başka bir şeyin yeni varlığı kesinlikle bir 
sıkıntı olurdu ya da belki de bir rakip gibi görünürdü. Örneğin, son de-
rece etkili Müslüman ilahiyatçı Ebu Hamid el-Gazzali’nin (1056-1111) bir 
zamanlar yazdığı bir şeyi ele alalım: “Allah gerçekten de onları [insanları] 
sever, ama gerçekte kendisinden başka hiçbir şeyi sevmez, çünkü O [var-
lığın] bütünüdür ve varlıkta O’ndan başka hiçbir şey yoktur.”7

Allah gerçekten “kendisinden başka hiçbir şeyi sevmediği” için, sevgi-
sini başkalarına ifade etmek için gerçekten dışa dönmez. Dolayısıyla baş-
ka bir şeyin var olması için hiçbir neden olamaz. Bu nedenle, gerçekten de 
“O’ndan başka hiçbir varlık yoktur.” Elbette Kur’an Allah’ın sevgisinden ve 
yaratılıştan bahseder, ancak bunların nasıl olabileceğini anlamak zordur. 
İslami düşünceye göre evren sadece gölgeli ve belirsiz bir varoluşa sahip 
olmalıdır.

Ve etrafa bakıldığında, kesinlikle tekil yüce varlıkların yaratılışın var-
lığı konusunda belirgin bir gariplik gösterme eğiliminde oldukları görül-
mektedir. Bu tür inanç sistemlerinde fiziksel olana alışılagelen bir şekilde 
olumsuz ve ihtiyatla bakılır. Ve bu tür tanrıların sunduğu umut genellikle 
onları görmeyi, tanımayı ya da onlarla ilişki kurmayı içermez. “Cennet” 
sunarlar ama kendileri gerçekte orada olmayacaklardır. Neden yaratılışa 
dahil olmak istesinler ki?



51 Yaratılış

Bunun çarpıcı bir örneği Gnostisizm dediğimiz ikinci ve üçüncü yüz-
yıla ait oldukça tuhaf bir inançlar topluluğunda görülebilir. Dan Brown’ın 
Da Vinci Şifresi kitabını okuduysanız ya da filmini izlediyseniz, Gnosti-
sizm ile karşılaşmışsınızdır. Dan Brown’ın dünyasında ortodoks (doğ-
ru) Hristiyanlık otoriter, şovenist, hoşgörüsüz bir dindir: görünüşe göre 
Hristiyanlığın Tanrısı böyledir ve kulları da böyledir. Ancak tarihin bir 
kenarında, zulüm görmüş ve saklanmak için kovalanmış Gnostikler var; 
ve Dan Brown’ın zihninde Gnostikler açık fikirli, hoşgörülü, ilk feminist 
güzelliklerdi.

Pekâlâ. Bir bakalım. Gnostisizmde her şey Tek Olan ile başlardı.8 Yani 
ruhsal bir âlem vardı ve başka bir şey yoktu. Her şey iyi ve ilahi idi. Şu 
anda içinde bulunduğunuz odanın o âlem olduğunu hayal edin: odanın 
içinde huzur ve arkadaşlarınıza tavsiye edeceğiniz gerçekten iyi bir kitap 
var. Odanın dışında ise kesinlikle hiçbir şey yok. Sonra, bir şekilde, bir 
şeyler ters gidiyor. Odada bir huzursuzluk vuku buluyor. Örneğin köpek 
halıya kusmaya başlıyor. Elbette, gerçekten iyi olan kitabınızı okumaya 
devam etmek istiyorsunuz, bu yüzden de rahatsızlığın ve pisliğinin dışa-
rı atılması gerekiyor. Ama şimdi, rahatsızlık odadan dışarı atılır atılmaz, 
odanın dışında sorunlu ve iğrenç bir şey var olur. İşte Gnostisizmin yara-
tılış açıklaması budur: bir zamanlar sadece ruhsal âlem vardı; bir şeyler 
ters gitti; sorun dışarı atıldı; artık ruhsal alemin dışında bir şey vardır ve 
bu şey fiziksel evren olmuştur.

Yaratılış kitabının iyi bir yaratılıştan ve ardından kötülüğe düşüşten 
bahsettiği yerde, Gnostisizm önce kötülüğe düşüşü ve bunun sonucu ola-
rak yaratılışı hayal etmiştir. Gnostikler için Tek Olan iyiydi; onun yanında 
başka bir şeyin varlığı kötüydü. Dolayısıyla bu başka şeyin (evren, be-
denlerimiz ve fiziksel her şey) Tek Olan’dan fışkıran zararlı kusmuk gibi 
olduğundan söz edebilirlerdi. Onlara göre iyi haber, Tek Olan’ın bir köpek 
gibi kusmuğuna geri döneceği ve hepsini geri emeceğiydi. O zaman fizik-
sel olan her şey ruhsal olan tarafından tüketilecek ve yutulacak, her şey 
mutlu bir şekilde yeniden Tek olacak ve evren Tek Olan’ın zihninde utanç 
verici bir anıdan ibaret olacaktı. 

Kesinlikle tekil yüce varlıklar yaratılışı sevmezler.



52 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

İNSANIN YALNIZ OLMASI İYİ DEĞİL
Eğer Gnostikler Yaratılış 1’i bu şekilde yeniden düzenleyerek her “Tanrı 
iyi olduğunu gördü” ifadesine bir olumsuzluk eki ekledilerse, Yaratılış 2’yi 
ve Havva’nın yaratılış hikâyesini nasıl okuduklarını bir düşünün. Onlar 
için bölüm oldukça olumlu başlar: insan yalnızdır. Sadece bir tane vardır. 
Bu iyi olmalı. Ama sonra, korkunç bir şekilde ve tıpkı fiziksel âlemin ruh-
sal âlemden atılması gibi, Havva Adem’den çıkar. Şimdi iki tane vardır. Ve 
tıpkı iki âlemin (ruhsal ve fiziksel) varlığının kötü olması gibi, iki cinsi-
yetin varlığı da kötüdür. Daha spesifik olarak, kadınların varlığı kötüdür. 
Bu nedenle Gnostik Tomas’ın Müjdesi’nin son ayeti şöyledir: “Simun Petrus 
onlara, ‘Meryem aramızdan ayrılsın, çünkü kadınlar yaşama layık değil-
dir’ dedi. İsa şöyle dedi: ‘Onu erkek yapmak için kendim önderlik edece-
ğim; öyle ki, o da siz erkeklere benzeyen yaşayan bir ruh olsun. Çünkü 
kendini erkek yapan her kadın Göklerin Krallığı’na girecektir’ dedi.”a

Bu ayet Tomas’ın Müjdesi’nin sonunda sarsıcı ya da garip bir şekilde 
karşımıza çıkmaz; Gnostik düşüncenin doğal çocuğudur. İki âlemin, iki 
cinsiyetin, fiziksel ve dişil olanın varlığı bir trajedidir. Ancak yalnız ve 
tek başına bir yüce varlık için durum böyle olmak zorundadır. Başka her-
hangi bir şeyin varlığına tahammülsüz olan bu varlığın hem fiziksel hem 
de dişil olanı saklamayı tercih etmesi ya da mümkünse bunları yalnızca 
kendi tatmini için kullanması son derece doğaldır. Bu yüzden en azından 
kadınlar için Gnostik kurtuluş cinsiyet değiştirmek anlamına gelecektir. 
Dan Brown’ın Gnostiklerin hoşgörülü ilk feministler olduğu iması kulağa 
gerçekten de çok boş geliyor.

Peki ya şu şovenist Hristiyanlar? Tanrı’nın yalnız olmadığına inana-
rak, erkeklerin yalnız olmasının iyi olmadığını söylemek çok mantıklıy-
dı. Tanrı yalnız olmadığına göre, O’nun suretindeki bir insan da yalnız 
olmamalıydı. Bu nedenle yaratılışı ve fiziksel olanı, kadınlığı, ilişkileri ve 
evliliği, özünde iyi ve yalnız olmayan bir Tanrı’nın yaratılmış yansımaları 
olarak savunmuşlardır.

Üçlübirlik olmadan, bu tür şeylerin nihai bir şekilde nasıl onaylana-
bileceğini görmek zordur. (Elbette, kadın ve erkeğin eşit olduğu, çünkü 
her ikisinin de insan olduğu iddia edilebilir, ancak bu tamamen sevgisiz 
bir olumlamadır ve bu şeylerin açığa çıkarılması gereken mutlak iyilikler 



53 Yaratılış

olarak görülmesi için hiçbir gerekçe sağlamaz). Elçi Pavlus 1. Korintliler 
11:3’te Mesih’in başının Tanrı olması gibi, bir kadının başının da koca-
sı olduğunu yazmıştır. Ama eğer Oğul, Babası’ndan daha az Tanrı ise, 
bir kadın kocasından daha mı az insandır? Baba Tanrı’ya ve Ruh’ta bir 
olan Oğul’a inanmayan bir koca neden karısına daha aşağı bir varlıkmış 
gibi davranmasın? Yine de bir kocanın karısına baş olması bir şekilde 
Baba’nın Oğul’a baş olmasına benziyorsa, o zaman ne kadar sevgi dolu bir 
ilişki ortaya çıkmalıdır! Baba’nın kimliği, Oğlu’na yaşam, sevgi ve varlık 
vermekle, her şeyi O’na olan sevgisinden dolayı yapmakla ilgilidir.

Elbette bu, Hristiyanların her zaman doğru şeyleri anladıkları ya da 
bu inançları yaşadıkları anlamına gelmez, ancak Hristiyanlığın doğası 
gereği şovenist olduğu fikrine güçlü bir şekilde karşı çıkmaya başlar. Üç-
lübirlik inancı tam olarak şovenizme karşıdır ve uyumlu ilişkilerden zevk 
almak için çalışır.

Ve bu, tarihsel olarak, Hristiyanlığın ilk olarak antik Greko-Romen 
dünyasında yayılmasıyla anlatılmıştır. Araştırmalar, o dünyada büyük 
ailelerin bile birden fazla kız çocuğuna sahip olmasının oldukça nadir 
olduğunu göstermiştir. Ülkeler ve yüzyıllar boyunca bu nasıl mümkün 
olabilir? Çok basit bir şekilde, büyük ölçüde gereksiz görülen bir cinsiye-
tin yükünden aileleri kurtarmak için kürtaj ve kız bebek öldürme yaygın 
olarak uygulandığı için. O hâlde Hristiyanlığın, ilk Mesih’e dönenlerin 
çoğunu oluşturan kadınlar için özellikle cazip olması şaşırtıcı değildir: 
Hristiyanlık, yaşamı tehdit eden eski kürtaj prosedürlerini reddetmiştir; 
paganizmin yaptığı gibi kocaların sadakatsizliğini görmezden gelmeyi 
reddetmiştir; Hristiyanlıkta dul kadınlar kilise tarafından desteklenecekti 
ve desteklenmiştir; hatta Müjde’de “emektaşlar” olarak kabul edilmişler-
dir (Rom. 16:3). Hristiyanlıkta kadınlara değer verilirdi.

a The Gospel of Thomas, Logion 114, J. M. Robinson, ed., The Nag Ham-
madi Library içinde, 3rd ed. (San Francisco: Harper & Row, 1988), p. 139; 
ayrıca bkz. Logion 22.



54 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

İyiliği Açıklamak…
Üçlübirlik Tanrısı’nın doğası coşkulu, taşkın ve cömert olmaktır; Baba 
yanında bir başkasının olmasından mutluluk duyar ve sevgisini döker-
ken kendini bulur. Yaratılış, bu sevginin açılması, yayılması ve dışa doğru 
patlamasıyla ilgilidir. Bu Tanrı açgözlü, aç, bencillik içeren boşluğun tam 
tersidir; fedakârlığında doğal olarak yaşam ve iyilik saçar. O hâlde, O iyi 
olan her şeyin kaynağıdır ve bu da insanları iyi şeylerdeki mutluluktan 
uzaklaştırarak kendisine çağıracak türden bir Tanrı olmadığı anlamına 
gelir. İyilik ve nihai mutluluk O’ndan ayrı olarak değil, O’nunla birlikte 
bulunur.

Üçlübirlik olan Yaratıcı’nın cömert doğası, yaratılışı nasıl gördüğümüz 
konusunda büyük bir fark yaratır. Eğer Marduk’un dediği olsaydı ve bizler 
de köle olmak için var olsaydık, yaratılış sadece iş gücünü ayakta tutacak 
hammaddeleri sağlardı. Bu hâliyle, yaratılışta karşılıksız bir şey, gereğin-
den fazla güzellik bolluğu vardır ve onun çiçekleri ve zevkleri aracılığıyla 
Baba’nın katıksız cömertliğinin tadını çıkarabiliriz. Hatta, C. S. Lewis de-
miştir ki, Tanrı hakkındaki görüşlerimiz bizim bunu yapmamızı engellese 
bile, hayvanların yaptığı tam da budur. İkinci Dünya Savaşı’ndan kısa bir 
süre sonra arkadaşı Owen Barfield’a yazdığı mektupta şöyle demiştir:

Hayvanlar ve kuşlardan bahsederken, şu zıtlığı hiç fark ettiniz 
mi: herhangi bir hayvanın yaşamına dair bilimsel bir açıklama 
okuduğunuzda, zahmetli, aralıksız, neredeyse rasyonel bir eko-
nomik faaliyet izlenimi edinirsiniz … ama tanıdığınız herhangi 
bir hayvanı incelediğinizde, sizi hemen çarpan şey, neşeli ser-
semlikleri, neredeyse yaptıkları her şeyin anlamsızlığıdır. İste-
diğini söyle Barfield, dünya onların anlattığından daha tuhaf ve 
daha eğlenceli.9

Şu seçeneklerden birini seçmek her şeyi değiştirir: bu dünya sadece, 
acımasız bir hayatta kalma çölü mü; tanrılar için bir çalışma evi mi; yoksa 
en şefkatli ve cömert Baba’nın armağanı mı?



55 Yaratılış

… Ve Kötülüğü Açıklamak
Eğer Tanrı Üçlübirlik değilse, durum daha da kötüleşir: çünkü Tanrı Üç-
lübirlik değilse, sadece yaratılışın iyiliğini açıklamak değil (görmüş oldu-
ğumuz gibi), aynı zamanda onun içinde kötülüğün varlığını açıklamak da 
çok zor hâle gelir. Eğer Tanrı en yüce varlıksa, o zaman kötülük Tanrı’nın 
yanında ebediyen var olan rakip bir güç olamaz. Yine de eğer Tanrı üs-
tünlüğünde kesinlikle tek ise, o zaman kötülük kesinlikle Tanrı’nın ken-
disinden kaynaklanmalıdır. Her şeyden önce, Tanrı hem iyi hem de kötü 
olan her şeyin kaynağı olmuş olur. Açıktır ki, Tanrı’nın yalnız olması iyi 
değildir.

Ne var ki, Üçlübirlik Tanrısı, bir başkasının gerçek varoluşa sahip 
olması için yer açacak türden bir Tanrı’dır. Bir Oğul’a sahip olmaktan 
zevk alan Baba, her zaman sahip olduğu sevgi ve özgürlüğü paylaşmak 
için kendi gerçek yaşamlarına sahip olacak birçok çocuk yaratmayı seçer. 
Üçlübirlik Tanrısı’nın yaratıkları O’nun sadece uzantıları değildir; onlara 
yaşam ve kişisel varlık verir. Ancak buna izin vermek, kendisinden uzak-
laşmalarına izin vermek anlamına gelir ve bu da kötülüğün kaynağıdır. 
Üçlübirlik Tanrısı, yarattıklarına var olmaları için lütufkâr bir şekilde yer 
vererek, kendisi kötülüğün yazarı olmaksızın onlara yüz çevirme özgür-
lüğü tanır.

Uyumdan Uyuma
Hristiyanlığın müzikle her zaman özel bir ilişkisi olmuştur. Kilisedeki ya-
şam gibi Kutsal Yazılar da müzikle doludur. 17. yüzyıl şairi John Dryden, 
“A Song for St. Cecilia’s Day” (Azize Cecilia Günü İçin Bir Şarkı – Azize 
Cecilia kilise müziğinin koruyucu azizesidir) adlı eserinde bunun neden 
böyle olması gerektiğini açıklamaya çalışmıştır:

Uyumdan, göksel uyumdan
Başladı bu evrensel düzen.
Doğa, uyumsuz atom yığınlarının
Altında ezilirken
Ve başını kaldıramazken,



56 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Yükseklerden ahenkli bir ses duyuldu:
“Kalkın, ey ölüden de öte olan sizler!”
Sonra soğuk, sıcak, nemli ve kuru,
Sıçradılar kendi yerlerine
Ve müziğin gücüne itaat ettiler.
Uyumdan, göksel uyumdan
Başladı bu evrensel düzen:
Uyumdan uyuma,
Notaların tüm aralığında koştu,
Diyapazon [oktav] insanda bir kapanışla son buldu.

Dryden’ın sözleri Hristiyan dünyasında yankı bulmuştur: C. S. Lewis 
Büyücünün Yeğeni’nde Mesih figürü olan Aslan’da Narnia’yı şarkı olarak 
söyletmiş; arkadaşı J. R. R. Tolkien Silmarillion’da evrenin yaratılışını mü-
zikal bir olay olarak hayal etmiş; ve on sekizinci yüzyılda George Frideric 
Handel, Dryden’ın şiirini müziğe uyarlamıştır, böylece Yaratılış 1’i hatırla-
tan dramatik bir sessizlik ve boşluktan sonra göksel uyumun taşan neşe-
sinin nasıl patladığını melodik olarak gerçekten işitebilirsiniz.

Kozmosun bu evrensel düzeni –ve yaratılan tüm uyum– Baba, Oğul 
ve Ruh’un ilahi uyumundan gelir. Hoş sesli bir uyum işitmek en etkileyici 
güzellikteki deneyimlerden biri olabilir. Bunun göklerde olduğu gibi, yer-
yüzünde de olması şaşırtıcı değildir. Baba, Oğul ve Ruh her zaman lezzetli 
bir uyum içinde olmuşlardır ve böylece uyumların –birlik içinde çalışan 
farklı varlıklar, kişiler veya notaların– iyi olduğu, Üçlübirlik Tanrısı’nın 
varlığını yansıtan bir dünya yaratırlar.

Baba, Oğul ve Ruh’un ezelî uyumu, her şeyin neşeli bir şenlik içinde 
var olmak için yaratıldığı ve günah ve kötülüğün uyumsuzluğuna rağmen 
hâlâ özünde bu kadar uyumlu olan bir dünyanın mantığını sağlar. Dör-
düncü yüzyıl teoloğu Athanasios bu nedenle Oğul Tanrı’yı bir müzisyene, 
evreni de onun lirine benzetmiştir:

Nasıl ki bir müzisyen bir liri akort eder ve sanatıyla tiz notaları 
pes notalara, ara notaları da geri kalana göre ayarlarsa, sonuç 
olarak da tek bir melodi ortaya çıkarsa, Tanrı’nın Bilgeliği de 



57 Yaratılış

Evreni bir lir gibi ele alır ve havadaki şeyleri yerdeki şeylere, 
gökteki şeyleri havadaki şeylere göre ayarlar ve parçaları bütün-
ler hâlinde birleştirir ve hepsini kendi işareti ve isteğiyle hareket 
ettirir, sonuç olarak evrenin ve düzeninin birliğini iyi ve uygun 
bir şekilde üretir.10

Ve bu tür düşünceler pek çok 
Hristiyan müzisyene ilham vermiş-
tir. Örneğin Johann Sebastian Bach, 
insan müzisyenin ilahi müzisyenin 
kozmik uyumunu yankılayabileceği 
ve seslendirebileceği fikrine derinden 
bağlıydı; müzikteki düzenlilik, minör 
ve majör anahtarlar, gölgeler ve ışık-
lar, hepsi yaratılış olan büyük senfo-
ninin yapısını yankılamaktadır. Bach 
böyle bir müzik yazarken, oldukça 
bilinçli bir şekilde hem zihin hem de 
ruh için yakıt sağlamaya çalışmıştır. 
Müziğin ardında yatan nihai ger-
çeklik sadece büyüleyici değil, aynı 
zamanda anlatılamayacak kadar 
güzel olduğu için, akla meydan 
okur ve duyguları harekete geçirir.

Bach’ın genç çağdaşı Jonathan Edwards ateşli bir müzik aşığıydı. En 
sevdiği sözcüklerden biri uyumdu. Baba, Oğul ve Ruh’un “her şeyin en 
yüce uyumu”nu oluşturduğunu ilan ederek, Bach gibi, birlikte uyum için-
de şarkı (ilahi) söylediğimizde (ailesiyle sık sık yaptığı gibi) Tanrı’nın ken-
di güzelliğini yansıtan bir şey yaptığımıza inanıyordu.

Birbirimize tatlı bir zihin ahengi ifade etmenin en iyi, en güzel 
ve en mükemmel yolu müziktir. Zihnimde en yüksek derece-

Johann Sebastian Bach (1685-1750)



58 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

de mutlu bir toplum tasavvur edecek olsam, onları sevgilerini, 
sevinçlerini ve ruhlarının içsel ahengini, uyumunu ve ruhsal 
güzelliğini birbirlerine tatlı tatlı şarkı söyleyerek ifade ederken 
düşünürüm.11

Üçlübirliğin göksel uyumunda, bulunabilecek en derin ve en çekici 
güzellik vardır. Karl Barth şöyle demiştir: “Tanrı’nın Üçlübirliği O’nun gü-
zelliğinin sırrıdır.”12 Elbette. Üç kişinin canlı uyumunda, ışıldayan sevgi-
sinde, bu Tanrı’nın taşan iyiliğinde, Screwtape’in tarif ettiği gibi tek kişilik 
tanrıların kendine hizmet eden monotonluğuna tamamen zıt bir güzellik 
vardır. Ve bu Tanrı, sevgisini ve yaşamını döktüğü için, şunu da söyleye-
biliriz: “Tanrı’nın Üçlübirliği tüm güzelliğin kaynağıdır.”

1+1=?
Üçlübirlik Tanrısı tarafından yaratılmış bir dünyada yaşadığımız için, 
farklı notaların birlikte kulağa hoş gelebilmesi, farklı renklerin birbiri-
ni tamamlayabilmesi, her şeyin birbiriyle uyumlu olabilmesi mantıklıdır. 
Aslında en büyük ironilerden biri de tam burada yatmaktadır: Üçlübirlik, 
sözde matematiksel saçmalığı (1 + 1 + 1 = 1) nedeniyle her zaman yerden 
yere vurulmaktadır, ancak yine de matematik için en ikna edici gerekçeyi 
(mantığı) sağlayan Üçlübirliktir.

İlk bakışta, matematiğin her türlü dinî görüşten çok uzakta duran bir 
disiplin olduğu düşünülebilir. İsa’yı sevseniz de, Allah’a kulluk etseniz 
de, ağaçlara sarılsanız da 1 + 1 = 2’dir. Ama öyle değildir. Zen Budistleri 
ve Vedantik Hindular gibi monistler için gerçek, her şeyin bir olduğudur. 
Dolayısıyla, sizden farklı bir kişi gibi göründüğümü biliyorum, ama ne 
yazık ki bu görünüm sadece bir yanılsamadan ibaret. Ben sizim. Özür 
dilerim. Çünkü “2” diye bir şey yoktur. Nihayetinde, 1 + 1 = 1.

Matematiğin gerçek bir anlam ifade edebilmesi için, “2”nin gerçek 
anlamda bir şey ifade ettiğine inanabilmem için, nihai çoğulluk diye bir 
şeyin olması gerekir. Yine de nihai birlik diye bir şeyin de olması gerekir 
ki 1 + 1 her zaman = 2 olsun ve bazen 83 olmasın. Matematiğin tutarlı ve 
anlamlı olabilmesi için birlik içinde nihai çoğulluğun var olması gerekir.



59 Yaratılış

Gökler Neyi Açıklıyor?
Mezmur 19 şöyle başlar: “Gökler Tanrı’nın görkemini açıklamakta.” Bunu 
ilahi güce ve enginliğe yapılan bir göndermeden başka bir şey olarak oku-
mak zordur. Gökyüzüne bakar ve Yaratıcı’nın aşkın kudretini ve üstünlü-
ğünü düşünürsünüz. Ancak Tanrı’nın gücü bize yalnızca her şeyi nasıl var 
edebildiğini anlatır. Bize nedenini söylemez.

Şimdi tekrar gökyüzüne bakın. Üçlübirlik Tanrısı yalnızca şuraya ya 
da buraya bir yıldız koymakla kalmamış, gökyüzünü milyonlarca ve mil-
yarlarca yıldızla donatmıştır. Mezmur 19’un devamında söylediği gibi 
gökyüzüne; dünyaya sıcaklık, ışık ve yaşam veren güneşi yerleştirmiştir. 
Her şeyin büyümesi için yağmur yağdıran bulutlar da oradadır. Gökler 
Tanrı’nın sevgi dolu cömertliğini açıklar. Ve işte Tanrı bu yüzden yarat-
mıştır.

Bir dahaki sefere güneşe, aya ve yıldızlara bakıp hayret ettiğinizde 
şunu hatırlayın: bunlar Tanrı sevdiği için oradalar, çünkü Baba’nın Oğul’a 
olan sevgisi birçokları tarafından zevk alınsın diye ortaya çıktı. Ve sadece 
Tanrı sevmekten vazgeçmediği için orada kalırlar. O, başımızdaki her saç 
telini sayan, her serçenin düşüşünün kendisi için önemli olduğu dikkatli 
bir Baba’dır; ve sevgisinden dolayı Oğlu aracılığıyla her şeyi sürdürür ve 
Ruhu aracılığıyla herkese doğal yaşamı üfler.

Ve Tanrı’nın sevinçli, bol, yayılan iyiliği sadece yaratılışın nedeni değil-
dir; Üçlübirlik Tanrısı’nın sevgisi ve iyiliği tüm sevgi ve iyiliğin kaynağı-
dır. 17. yüzyıl Püriten teoloğu John Owen, Baba’nın Oğul’a olan sevgisinin 
“tüm sevginin kaynağı ve ön modeli” olduğunu yazmıştır … Ve yaratılış-
taki tüm sevgi, ona bir gölge ve benzerlik vermek için bu kaynaktan geti-
rilmiştir.”13 Gerçekten de, Üçlübirlik Tanrısı’nda tüm sevginin ardındaki 
sevgi, tüm yaşamın ardındaki yaşam, tüm müziğin ardındaki müzik, tüm 
güzelliğin ardındaki güzellik ve tüm sevincin ardındaki sevinç vardır. 
Başka bir deyişle, Üçlübirlik Tanrısı’nda, yarattıklarının içinde ve yarat-
tıkları aracılığıyla yürekten zevk alabileceğimiz bir Tanrı vardır.





Kurtuluş

OĞUL KENDİSİNİN OLANI PAYLAŞIR

Saptırılmış Sevgi
Üçlübirlik Tanrısı iyi bir evren, güzellik, neşe, uyum ve sevgi dolu bir yer 
yaratmıştı. Bu hâlâ iyi bir evren ve bugün hâlâ bu şeylerin tadını çıkarıyo-
ruz, ancak şimdi uyum nefretle, neşe acıyla, güzellik ölümle gölgeleniyor. 
Yanlış giden neydi? Ya da başka bir deyişle, Yaratılış 3’te Adem ve Havva 
günah işlediğinde tam olarak ne oldu da kurtuluşa ihtiyaç duyduk?

Bu sorunun cevabı gerçekten de başlangıçta neyin “doğru” olduğuna 
bağlıdır. Ve “doğru”nun neye benzediği, ne tür bir Tanrı’ya sahip olduğu-
nuza bağlıdır. Örneğin, tek kişilik Tanrı’yı ele alalım: bu Tanrı taşkın bir 
sevgiyle yaratmamıştır, sadece hükmetmek ve hizmet edilmek için yarat-
mıştır. Bu durumda “doğru”, doğru davranıştan başka bir şey ifade etmez. 
Bu Tanrı’yı varsayarsak, o zaman yanlış giden neydi? Oldukça basit bir 
şekilde, Adem ve Havva, Tanrı’nın yapmamalarını söylediği şeyi yaptılar. 
İtaat etmekte başarısız oldular. Şimdi bir açıdan, Yaratılış 3’te gördüğü-
müz şey tam olarak budur: Rab Tanrı, Adem’e iyiyi ve kötüyü bilme ağa-
cından yememesini buyurdu, ancak Adem ve Havva bunu yaptı.

Ancak bu cevap aslında yeterince derine inmemektedir. Çünkü Kutsal 
Kitap’a göre günah, davranışlarımızdan daha derin bir şeydir. Gerçekten 
de, “doğru” olanı yapıp, dışı temiz ama içi çürümüş badanalı mezarlardan 
daha iyi olamayabiliriz. Jonathan Edwards cinlerin bile yüzeysel iyi dav-
ranış anlamında “doğru” olanı yapabileceğini ileri sürmüştür:

3



62 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

İblis bir zamanlar işkence korkusundan dindar görünüyor-
du. Luka 8:28, “İsa’yı görünce çığlık atıp önünde yere kapan-
dı. Yüksek sesle, ‘Ey İsa, yüce Tanrı’nın Oğlu, benden ne isti-
yorsun?’ dedi. ‘Sana yalvarırım, bana işkence etme!’” İşte dışsal 
ibadet. İblis dindardır; dua eder: alçakgönüllü bir duruşla dua 
eder; Mesih’in önünde yere kapanır, secde kılar; içtenlikle dua 
eder, yüksek sesle haykırır; alçakgönüllü ifadeler kullanır: “Sana 
yalvarırım, bana işkence etme!” Saygılı, onurlu, tapınma içeren 
ifadeler kullanır: “Ey İsa, yüce Tanrı’nın Oğlu.” Hiçbir şey eksik 
değildir, sevgi dışında.1

Tek kişilik Tanrı’nın hikâyesiyle ilgili sorun da burada yatmaktadır: 
eğer günah sadece doğru davranmak ve hareket etmekle ilgiliyse, o zaman 
İblis burada günah işlememektedir.

Bunun yerine Üçlübirlik Tanrısı ile başlasak nasıl olur? Bu, Yaratılış 
2’de neyin “doğru” olduğunu nasıl değiştirirdi? Yaratılış 3’te neyin yanlış 
gittiğini nasıl değiştirirdi? Yaratılış 1:27’de görüyoruz ki, “Tanrı insanı 
kendi suretinde yarattı, onu Tanrı’nın suretinde yarattı. Onları erkek ve 
dişi olarak yarattı.” Tanrı’nın suretinde yaratılmış olmamız pek çok anla-
ma gelebilir ve gelmektedir de; ancak suretinde yaratıldığımız Tanrı’nın 
özellikle Üçlübirlik sevgi Tanrısı olduğu gerçeğinin Kutsal Yazılar boyun-
ca yankılanan yansımaları vardır. Bu Tanrı’nın suretinde yaratılan bizler, 
uyumlu ilişkilerden zevk almak, Tanrı’yı sevmek ve birbirimizi sevmek 
için yaratıldık. Bu nedenle İsa, yasadaki ilk ve en büyük buyruğun Tanrın 
Rab’bi bütün yüreğinle, bütün canınla ve bütün aklınla sevmek olduğu-
nu, ikincisinin ise komşunu kendin gibi sevmek olduğunu öğretmiştir 
(Mat. 22:36-39). Bizler bunun için yaratıldık.

O hâlde yanlış giden neydi? Adem ve Havva sevmeyi bırakmadılar. 
Onlar Tanrı’nın suretinde seven kişiler olarak yaratılmışlardı ve bunu geri 
alamazlardı. Bunun yerine, sevgileri yön değiştirdi. Elçi Pavlus günahkârlar 
hakkında yazarken onları “kendilerini seven, para[yı seven], … Tanrı’dan 
çok eğlenceyi seven” kişiler olarak tanımlar (2.Ti. 3:2-4). Sevenler olarak 
kalırız ama saptırılmışızdır; sevgimiz yanlış yönlendirilmiş ve çarpıktır. 



63Kurtuluş

Tanrı’yı sevmek için yaratılmışken, kendimizi ve Tanrı’dan başka her şeyi 
sevmeye başlarız. Adem ve Havva’nın ilk günahında gördüğümüz de tam 
olarak budur. Havva yasak meyveyi alır ve yer çünkü kendine duyduğu 
sevgi –ve kendisi için bilgelik kazanma isteği– Tanrı’ya duymuş olabilece-
ği sevginin önüne geçmiştir.

“Ve kadın gördü ki, ağaç yemek için iyi, ve gözlere hoş, ve anlayışlı 
kılmak için arzu olunur bir ağaçtı” (Yar. 3:6 – Kitab-ı Mukaddes Çeviri-
si). Sorun kadının eylemlerinden daha derindir, dışsal itaatsizlikten daha 
derindir. Günah eylemi, yalnızca yüreğindeki yön değişiminin dışa vu-
rumuydu: Kadın artık meyveyi, Tanrı’yı arzuladığından daha çok arzu-
luyordu. Ve Yakup’a göre, tüm günahlar böyledir: arzularımızdan, yanlış 
bir şekilde sevdiğimiz şeylerden kaynaklanır: “Herkes kendi arzularıyla 
sürüklenip aldanarak ayartılır. Sonra arzu gebe kalır ve günah doğurur. 
Günah olgunlaşınca da ölüm getirir” (Yak. 1:14-15).

Benzer temalar Hezekiel’in Sur Kral’ına yaktığı ağıtta da karşımıza çı-
kar. Orada Rab krala şöyle hitap eder: “Sen Tanrı’nın bahçesi Aden’dey-
din. Yakut, topaz, aytaşı, sarı yakut, oniks, yeşim, laciverttaşı, firuze, 
zümrütle, çeşit çeşit değerli taşla bezenmiştin. Kakma ve oyma işlerin 
hep altındandı. Bunlar yaratıldığın gün hazırlanmışlardı. Meshedilmiş, 
koruyucu bir Keruv olarak seni oraya yerleştirdim” (Hez. 28:13-14). Taktığı 
tüm bu altın değerli taşlar bize, Buluşma Çadırı’nda Antlaşma Sandığı’nın 
önünde hizmet ederken altın bir göğüslük üzerine on iki değerli taş takan 
İsrail’in başkâhinini hatırlatmaktadır. Antlaşma Sandığı’nın üzerinde iki 
altın Keruv vardı ve gözleri Rab’bin oturması gereken Bağışlanma Kapa-
ğı’na (sandığın kapağına) sabitlenmişti (Lev. 16:2; 1.Sa. 4:4).

Sonra Hezekiel’de bir şeyler ters gider. Rab bu Keruv’a şöyle der: “Gü-
zelliğinden ötürü gurura kapıldın, görkeminden ötürü bilgeliğini bozdun” 
(Hez. 28:17). Başka bir deyişle, Havva’nın arzuları nasıl kendi içine dön-
düyse, Keruv’un bakışları da kendi içine dönmüştür. Aden’de, Tanrı’nın 
bahçesinde yanlış giden şey buydu: Rab’bin güzelliğinin tadını çıkarmak 
için yaratılanlar, kendi güzelliklerinin tadını çıkarmak için uzaklaştılar. 
Sevginin özlemleri ve yüreklerinin arzuları Rab’den kendilerine kaydı. Ve 
böylece, O’na koşmak yerine, artık O’ndan saklanıyorlardı.



64 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

John Milton, Kayıp Cennet adlı kitabında Havva’nın kendi yansıma-
sına duyduğu uğursuz aşkı yazarak bunu yakalamaya çalışmıştır. Yasak 
meyveyi almadan önce, bize söylendiğine göre, bakışları çoktan kendisine 
odaklanmaya başlamıştı. Olay berrak ve pürüzsüz bir gölün kenarında 
başlar ve Havva bakmak için eğilir:

Bakmak için eğildiğimde, tam karşımda
Suların parıltısında bir şekil belirdi,
Bana bakmak için eğildi: Ben geri çekildim,
O da geri çekildi; ama sevindim kısa sürede geri dönmeme,
Sevindim onun da kısa sürede geri dönmesine
Karşılık verdi sempati ve sevgiyle: Oraya dikmiştim gözlerimi 
Ta şimdiye dek; ve boşuna bir özlemle yanıp tutuşmuştum.2



65Kurtuluş

Augustinus, Pavlus’u okuyor

İKİ FARKLI MÜJDE
Herkes meydan okuyucu vaazlar veren vaizleri sever ve hiçbiri Pelagius 
kadar meydan okuyucu olmamıştır. Kendisi 5. yüzyılın başlarında Ro-
ma’ya gelmiş, ahlaksızlığı yermiş ve Hristiyanlara saflık içinde yaşamaları 
için açık bir çağrı yapmıştır. Hepsi 
heyecan verici şeylerdir.

Ancak Hippo’nun büyük beyinli 
piskoposu Augustinus, Pelagius’un 
öğrettiklerini incelediğinde, tüm 
Hristiyan diline rağmen Pelagius’un 
Tanrı’nın ve Müjde’nin doğasını te-
melden yanlış anladığını fark etti. 
Pelagius yanlış şeyler yaptığımızı 
öğretiyordu –sorun buydu– ama eğer 
cennete gireceksek, doğru şeyler 
yapmaya başlamamız gerekiyordu. 
Pelagius’un aklına Tanrı’yı tanımak 
ve sevmek için yaratıldığımız gelme-
mişti ve bu nedenle ona göre Hristi-
yan yaşamının amacı Tanrı’dan zevk 
almak değil, ahlaklı olmanın bedeli olarak bize cenneti satan kişi olarak 
O’nu kullanmaktı.

Augustinus olayları ne kadar farklı görüyordu! Tanrı’nın Üçlübirlik 
sevgi Tanrısı olduğunu bildiğinden, sadece O’nun ahlak kuralları altında 
yaşamak için ve Tanrı’nın kendisinin asla içerisinde var olmayacağı bir 
cennet için yaratılmadığımızı düşünüyordu. Bizler O’nun her şeyi tatmin 
eden paydaşlığında huzur ve tatmin bulmak için yaratıldık. Dahası, soru-
numuz yanlış davranmış olmamız değil, yanlış bir şekilde sevmeye çekil-
miş olmamızdır. Sevgi Tanrısı’nın suretinde yaratılmış olan Augustinus, 
her zaman sevgiyle motive olduğumuzu ve Adem ile Havva’nın Tanrı’ya 
itaatsizlik etmelerinin nedeninin de bu olduğunu ileri sürmüştür. Günah 
işlediler çünkü başka bir şeyi O’ndan daha çok sevdiler. Bu aynı zamanda 



66 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Pelagius’un önerdiği gibi sadece davranışlarımızı değiştirmenin hiçbir işe 
yaramayacağı anlamına gelir. Çok daha derin bir şeye ihtiyaç vardır: yü-
reklerimiz geri döndürülmelidir.

Bin yıldan biraz daha uzun bir süre sonra Martin Luther, Augusti-
nus’un düşünce çizgisini benimseyerek günahkârı “kendi içine kıvrılmış 
kişi” olarak tanımladı; günahkâr kişi artık Tanrı gibi dışa dönük bir şekil-
de sevmeyen, artık Tanrı’ya bakmayan, içe dönük, kendine takıntılı, kö-
tüdür. Böyle bir kişi pekâlâ ahlaki ya da dinî şekilde davranabilir, ancak 
yaptığı her şey sadece kendisine olan temel sevgisini ifade eder.

Baba Tanrı her zaman dışa dönük bir şekilde Oğul’a, Oğul da her 
zaman dışa dönük bir şekilde Baba Tanrı’ya baktığı gibi, Havva da dışa 
doğru bakmak, Tanrı’ya benzemek ve tüm iyiliğin ve yaşamın kaynağı 
olarak Tanrı’dan zevk almak için yaratılmıştır. Ancak Havva sadece ken-
dini sevmek için içe dönüyordu. Ve böylece Tanrı’nın suretinden Şeytan’ın 
suretine dönüştü.

Üçlübirlik Tanrısı’nın doğası, Adem ve Havva düştüğünde neyin yanlış 
gittiğini anlamak açısından dünyada büyük fark yaratır. Bu, kural ihlali 
ve kötü davranıştan daha derin bir şey olduğu anlamına gelir: sevgiyi 
saptırdık ve bizi sevmemiz ve O’nun tarafından sevilmemiz için yaratmış 
olan Tanrı’yı reddettik.

Tanrı … O Kadar Çok Sevdi ki…
Şaşırtıcı bir şekilde, Tanrı’nın sevgisinin aşırı derinliklerini ortaya çıkaran 
şey, tam da Tanrı’nın bu reddedilişiydi. Günaha verdiği yanıtta Tanrı’nın 
varlığının her zamankinden daha derinlerini görürüz. “Sevmeyen kişi 
Tanrı’yı tanımaz. Çünkü Tanrı sevgidir. Tanrı biricik Oğlu aracılığıyla yaşa-
yalım diye O’nu dünyaya gönderdi, böylece bizi sevdiğini gösterdi. Tanrı’yı biz 
sevmiş değildik, ama O bizi sevdi ve Oğlu’nu günahlarımızı bağışlatan 
kurban olarak dünyaya gönderdi. İşte sevgi budur” (1.Yu. 4:8-10).



67Kurtuluş

Sevgi olan Tanrı, günahlarımıza kefaret etmesi için ezelden beri sev-
diği biricik Oğlu’nu bize göndererek bu sevgisini dünyaya kesin olarak 
gösterir. Böylece, Oğul’un kurtuluşumuz için gönderilmesiyle, Üçlübirlik 
Tanrısı’nın sevgisinin ne kadar cömert ve fedakâr olduğunu her zaman-
kinden daha açık bir şekilde görüyoruz.

Çarmıh olmasaydı, Tanrı’nın sevgi olduğunu söylemenin ne anlama 
geldiğinin derinliğini ve ciddiyetini asla hayal edemezdik. “Sevginin ne 
olduğunu Mesih’in bizim için canını vermesinden anlıyoruz” (1.Yu. 3:16). 
Çarmıhta Tanrı’nın sevgisinin büyük kutsallığını görüyoruz; saf sevgisi-
nin ışığı günahın ve kötülüğün karanlığını yok edecektir. Çarmıhta sevgi-
sinin yoğunluğunu ve gücünü görüyoruz; bu sevgi hiç de yavan bir şey de-
ğil, ölümle yüzleşirken, kötülükle savaşırken ve yaşam verirken görkemli 
bir şekilde güçlüdür. Çünkü Mesih kendi isteği dışında bağlanmamış ve 
kendi seçmediği bir çarmıha sürüklenmemiştir. İsa şöyle demiştir: “Canı-
mı kimse benden alamaz; ben onu kendiliğimden veririm. Onu vermeye 
de tekrar geri almaya da yetkim var. Bu buyruğu Babam’dan aldım” (Yu. 
10:18). İsa’nın fedakâr sevgisi tamamen sınırsız ve özgürdür. Herhangi bir 
zorunluluktan değil, tamamen kim olduğundan, Babası’nın yüceliğinden 
kaynaklanır. Çarmıh aracılığıyla, kendini vermekten zevk alan bir Tanrı 
görürüz.

Ama Baba Oğlu’nu bize neden göndermiştir? Yuhanna 3:16’da yeterince 
iyi bir neden verilmiş gibi görünmektedir: “Tanrı dünyayı o kadar çok sevdi 
ki, biricik Oğlu’nu verdi.” Bu yeterince çarpıcıdır, ancak Yuhanna Müjde-
si’nin ilerleyen bölümlerinde İsa daha da ilkel ve güçlü bir nedenden bah-
seder. İsa, Babası’na dua ederken şöyle der: “Adil Baba, dünya seni tanımı-
yor, ama ben seni tanıyorum. Bunlar da beni senin gönderdiğini biliyorlar. 
Bana beslediğin sevgi onlarda olsun, ben de onlarda olayım diye senin 
adını onlara bildirdim ve bildirmeye devam edeceğim” (Yu. 17:25-26).

Yani, Baba Oğlu’nu kendisini tanıtması için göndermiştir; bu da de-
mek oluyor ki sadece kendisi hakkında bazı bilgiler indirmek için değil, 
Baba’nın Oğul’a olan sonsuz sevgisi O’na iman edenlerde olsun ve Baba’nın her 
zaman sahip olduğu gibi biz de Oğul’dan zevk alabilelim diye göndermiştir. O 
hâlde burada, hiçbir tek kişilik Tanrı’nın istese bile sunamayacağı bir kur-



68 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

tuluş söz konusudur: Baba, Oğul’a olan sonsuz sevgisinden o kadar zevk 
almaktadır ki, bunu iman edecek herkesle paylaşmak istemektedir. Niha-
yetinde Baba Oğul’u göndermiştir, çünkü Baba Oğul’u çok sevmiştir ve bu 
sevgiyi ve paydaşlığı paylaşmak istemiştir. Dünyaya olan sevgisi, Oğlu’na 
olan yüce sevgisinin taşmasıdır.

Aslında, sadece birkaç ayet önce İsa bunu daha da kışkırtıcı bir şekil-
de ifade ederek Babası’na şöyle der: “Bana verdiğin yüceliği onlara [iman 
edenlere] verdim” (Yu. 17:22). Bunlar kalp krizine neden olacak sözlerdir, 
çünkü Yeşaya 42:8’de Rab açıkça ve üzerine basa basa şöyle der: “Ben 
RAB’bim, adım budur. [Yüceliğimi] bir başkasına, övgülerimi putlara bı-
rakmam.” O zaman İsa, Baba’nın yüceliğini nasıl gösterebilir?

Oysa Yeşaya 42’deki Rab Tanrı, umutsuzca kendine sarılan ve sızlanır-
ken paylaşmayı reddeden tek kişilik bir Tanrı değildir: “[Yüceliğimi] bir 
başkasına bırakmam.” Yeşaya 42’de Rab hizmetkârından, seçtiği Kişi’den, 
Ruh’uyla meshettiği Kişi’den söz etmektedir (Yşa. 42:1). Yani Baba, mes-
hettiği Oğlu’ndan, ezilmiş kamışı kırmayacak ya da tüten fitili söndürme-
yecek Olan’dan söz etmektedir (Yşa. 42:3; İsa’nın Yeşaya’nın peygamber-
liğini yerine getirdiğinin söylendiği Mat. 12:15-21’e bakın). Aslında Rab 
doğrudan O’na hitap eder:

Ben, RAB, seni doğrulukla çağırdım, elinden tutacak, seni koru-
yacağım. Seni halka antlaşma, uluslara ışık yapacağım. Öyle ki, 
kör gözleri açasın, zindandaki tutsakları, cezaevi karanlığında 
yaşayanları özgür kılasın. Ben RAB’bim, adım budur. [Yüceliği-
mi] bir başkasına, övgülerimi putlara bırakmam. (Yşa. 42:6-8)

Başka bir deyişle, Baba yüceliğini biriktirmek şöyle dursun, onu Oğ-
lu’na özgürce ve tam olarak verir. Bu yüceliği Oğlu’ndan başkasına verme-
yecektir.

Şimdi konu bu şekilde kapatılsa, bu hâlâ sınırlı, ölçülü bir cömertlik 
gibi görünebilir. Bu kesinlikle tek kişilik bir Tanrı’nın paylaşmayı tama-
men reddetmesinden daha iyidir, ancak bunun ayrıcalığı insana hemen 
sevinilecek büyük bir iyi haber gibi gelmiyor. Aslında bu, Üçlübirlik Tan-



69Kurtuluş

rısı’nın kurtarışının başka herhangi bir tanrı tarafından sunulan kurtu-
luştan neden sonsuz derecede üstün olduğunun merkezinde yatmaktadır. 
Çünkü Baba tüm yüceliğini, sevgisini, kutsamasını (bereketini), bizzat 
kendisini sadece Oğlu’na verir ve sonra da Oğlu’nu kendi doluluğunu bi-
zimle paylaşması için gönderir. “Bana verdiğin yüceliği onlara verdim.”

O hâlde Baba’nın amacı, uzaktan kutsama (bereket) serpmek değildir 
ve O’nun kurtarışı, Yaratıcımız tarafından uzakta tutulmak, sadece acın-
mak ve affedilmekle ilgili değildir. Bunun yerine, tüm kutsamasını Oğ-
lu’nun üzerine döker ve sonra da görkemli doluluğunu paylaşabilmemiz 
için O’nu gönderir. Baba o kadar çok sever ki, Oğlu’yla sahip olduğu sevgi 
dolu paydaşlığa bizi de katmak ister. Bu da Tanrı’yı gerçekte olduğu gibi, 
yani Baba olarak tanıyabileceğim (bilebileceğim) anlamına gelir. Aslında, 
Baba’yı benim Babam olarak tanıyabilirim.

Peki ama nasıl? Yaratıcım nasıl olur da bana Oğlu’na davrandığı gibi 
davranabilir?

Büyük Başkâhinimiz
Yuhanna 17, perdeyi özellikle geriye çeker. Geleneksel olarak İsa’nın “baş-
kâhinlik duası” olarak bilinen bu metin, Eski Antlaşma’da Tanrı’nın halkı 
adına Rab’bin huzuruna çıkmak ve özellikle de yıllık kefaret kurbanının 
kanını Rab’bin huzuruna getirmekle görevlendirilen İsrail’in başkâhinle-
rinin –Musa’nın kardeşi Harun gibi adamların– işine gönderme yapmak-
tadır.

İsrail’in başkâhinleriyle ilgili ilk şey, onların İsrailli (Levi oymağın-
dan) olmaları, Tanrı’nın halkının etini ve kanını paylaşmaları gerektiğiy-
di. Böylece, gerçek ve nihai başkâhin olarak, Oğul Tanrı gökten geldi ve 
bizim etimizi ve kanımızı alarak bizden biri oldu.

Bu çocuklar etten ve kandan oldukları için İsa, ölüm gücüne 
sahip olanı, yani İblis’i, ölüm aracılığıyla etkisiz kılmak üzere 
onlarla aynı insan yapısını aldı. Bunu, ölüm korkusu yüzünden 
yaşamları boyunca köle olanların hepsini özgür kılmak için 
yaptı. Kuşkusuz O, meleklere değil, İbrahim’in soyundan olan-



70 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

lara yardım ediyor. Bunun için her yönden kardeşlerine benze-
mesi gerekiyordu. Öyle ki, Tanrı’ya hizmetinde merhametli ve 
sadık bir başkâhin olup halkın günahlarını bağışlatabilsin. (İbr. 
2:14-17)

Her başkâhinin takvimindeki 
kırmızı harflerle yazılan en büyük 
olay Yom Kippur, yani Günahları 
Bağışlatma (Kefaret) Günü’ydü 
(Lev. 16). O gün sembolik olarak 
halkın günahları için bir teke 
kurban eder ve kanını Buluşma 
Çadırı’nda Rab’bin huzuruna 
getirirdi. Elbette bunların hep-
si sembolikti, “çünkü boğalarla 
tekelerin kanı günahları ortadan 
kaldıramaz. Bunun için Mesih 
dünyaya gelirken şöyle diyor: ‘Kurban ve sunu istemedin, ama bana bir 
beden hazırladın’” (İbr. 10:4-5).

Gerçek Günahları Bağışlatma (Kefaret) Günü’nde Başkâhin Mesih bir 
tekeyi değil, kendi bedenini –bizim etimizi ve kanımızı– çarmıhta kur-
ban edecekti.

Bu kendini feda etme anı Yuhanna 19’da gelecekti, ama Yuhanna 17’de 
İsa tüm bunların neyi başaracağını gösterir. Zira Yuhanna 17’de İsa baş-
kâhinliğin daha sıradan işlerini –kefaretin kurban eylemine dayanan iş-
lerini– ele alır. Peki bu işler neydi? Başkâhin her gün Buluşma Çadırı’n-
da Rab’bin önünde güzel kokulu buhur sunacaktı (Çık. 30:7-10) ve bunu 
yüreğinin üzerine on iki mücevherin sabitlendiği altın bir levha takarak 
yapacaktı. Bu mücevherlerin her birinin üzerinde İsrail oymaklarından 
birinin adı yazılıydı (Çık. 28:15-29). Böylece başkâhin, yüreğinde Tan-
rı’nın halkıyla birlikte Rab’bin huzurunda olurdu.

Kefaret Günü’nde yakmalık sunu 
sunan başkâhin



71Kurtuluş

ÇARMIHI GÖRDÜĞÜMDE, ÜÇLÜBİRLİĞİ GÖRDÜM
Asıl mucize, çarmıha gerilenin Oğul olmasıdır. Baba, büyük sevgisiy-
le Oğul’u gönderir; ve Oğul, Baba’nın isteğini yerine getirmekten zevk 
alarak ve Baba’nın sevgisini paylaşarak gider. Gerçekten de bu sevgi ve 
zevk Oğul’u durdurulamaz kılar: Yeruşalim’e gitmeye ve orada ölmeye ka-
rarlıdır; bunun aksini düşündüğü için Petrus’u azarlar; bunu düşününce 
titrer, ancak yaşamını tamamen kendi isteğiyle verir (Yak. 10:18). Çünkü 
Oğul, hem başkâhin hem de günah için kurban olmak ister, kendini Ruh 
aracılığıyla Babası’na sunar (İbr. 9:14).

Bu, Tanrı’nın kefareti sağlamak için üçüncü bir kişiye acı çektirmediği 
anlamına gelir. Ölen kişi Tanrı’nın kuzusu olan Oğul’dur. Ve bu, kurtu-
luş işine Tanrı’dan başka kimsenin katkıda bulunmadığı anlamına gelir: 
Baba, Oğul ve Ruh her şeyi gerçekleştirir. Eğer Tanrı Üçlübirlik olmasay-
dı, Oğul olmasaydı, bizim yerimize ölecek bir Tanrı kuzusu olmasaydı, o 
zaman günahımızın kefaretini kendimiz ödemek zorunda kalırdık. Tanrı 
sağlayamadığı için biz sağlamak zorunda kalırdık. Ama –şükürler olsun 
ki!- Tanrı’nın bir Oğlu vardır ve sonsuz şefkatiyle bizim için günahın be-
delini ödeyerek ölür. Tanrı Üçlübirlik olduğu için çarmıh böylesine iyi bir 
haberdir.

İsa’nın Yuhanna 17’de anlattığı da tam olarak budur: O, Babası Tan-
rı’nın huzuruna dualarının buhuruyla çıkar (Rab’bin önünde yükselen 
hoş bir koku olarak buhur, duanın simgesidir, Mez. 141:2; Vah. 5:8). Ve 
bunu yüreğinde Tanrı’nın halkıyla birlikte yapar: “Yalnız onlar [elçiler] 
için değil, onların sözüyle bana iman edenler için de istekte bulunuyo-
rum [dua ediyorum]” (Yu. 17:20). Başka bir deyişle, İsrail’in başkâhini 
yüreğinin üzerindeki levhayla Tanrı’nın halkını sembolik olarak Rab’bin 
huzuruna çıkardığı gibi, Mesih de bizi kendisinde Babası’nın huzuruna 
çıkarır. Oğul Tanrı Babası’ndan geldi, bizden biri oldu, bizim yerimize 
öldü ve tüm bunlar bizi başkâhinin yüreğindeki mücevherler gibi Baba-
sı’nın huzuruna geri getirmek içindi.



72 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

İsa’nın tüm halkı için ettiği ilk dua şudur: “Hepsi bir olsunlar. Baba … 
ben onlarda, sen bende olmak üzere tam bir birlik içinde bulunsunlar.” (Yu. 
17:21-23). İsa’nın başkâhinimiz olarak dua etmesi son derece uygun bir 
duadır, çünkü Mezmur 133 şöyle başlar: “Ne iyi, ne güzeldir, birlik içinde 
kardeşçe yaşamak! Başa sürülen değerli yağ gibi, sakaldan, Harun’un sa-
kalından kaftanının yakasına dek inen yağ gibi” (Mez. 133:1-2).

Mezmur, Harun’un kutsal mesh yağının başına döküleceği başkâhin 
olarak atanmasına atıfta bulunmaktadır (Lev. 8:12). Tıpkı Mesih’in (“Mes-
hedilmiş Olan”) vaftizinde Ruh tarafından meshedilmesi gibi. Ve yağın 
Harun’un başından bedenine aktığı gibi, Ruh da Başımız Mesih’ten Be-
deni’ne, yani kiliseye akacaktır. Böylece biz “O’nun meshedilişine ortak 
oluruz.”3 Baba’nın, aracılığıyla Oğlu’nu sonsuza dek sevdiği Ruh, şimdi 
imanlıları “bizim bir olduğumuz gibi bir olsunlar” diye meshedecektir 
(Yu. 17:22). Rab’le bir, birbirleriyle bir.

Bu, üstüne reçel sürülmüş bir kurtuluştur. Aslında, kurtuluş ne kadar 
Üçlübirlikçi olursa, o kadar tatlıdır. Çünkü sadece Oğul’da Baba’nın hu-
zuruna çıkarılmayız; Oğul’un meshedildiği Ruh’u da alırız. İsa, Yuhanna 
16:14’te “[Ruh] beni yüceltecek. Çünkü benim olandan alıp size bildire-
cek” demiştir. Ruh, Oğul’a ait olanı alır ve bizim yapar. Ruh, Oğul’un 
vaftizinde O’nun üzerine indiğinde, İsa, Baba’nın gökten şöyle dediğini 
işitti: “Sen benim sevgili Oğlum’sun, senden hoşnudum.” Ama şimdi aynı 
oğulluk Ruhu benim üzerimde olduğuna göre, aynı sözler benim için de 
geçerlidir: Başkâhinim Mesih’te evlatlığa alınmış, sevilen, Ruh’la meshe-
dilmiş bir oğulum. İsa’nın Yuhanna 17:23’te Baba’ya söylediği gibi, “beni 
sevdiğin gibi onları da sevdi[n]”. Ve böylece, Oğul beni Babası’nın huzuru-
na getirdiğinde, ben onların Ruhu içimdeyken cesaretle “Abba” diye haykı-
rabilirim, çünkü onların paydaşlığını artık özgürce paylaşıyorum: Yüceler 
Yücesi Olan benim Babam, Oğul benim büyük kardeşim, Ruh artık sadece 
İsa’nın Tesellicisi değil, benim de Tesellicim.

Oğul Kadar Sevilen
Yuhanna 1:18, Oğul Tanrı’yı sonsuza dek Baba’nın bağrında ya da kolla-
rında olarak tanımlar. Kimse bunu hayal etmeye cesaret edemez; ancak 



73Kurtuluş

İsa, arzusunun imanlıların orada kendisiyle birlikte olması olduğunu be-
yan eder (Yu. 17:24). Gerçekten de Baba’nın O’nu göndermesinin nedeni 
budur; O’nu reddeden bizler geri getirilelim ve sadece yaratıklar olarak 
değil, Oğul’un her zaman bildiği engin sevginin tadını çıkarmak için ço-
cuklar olarak geri getirilelim.

J. I. Packer bir keresinde şöyle yazmıştı: “Bir kişinin Hristiyanlığı ne 
kadar iyi anladığını değerlendirmek istiyorsanız, kendisinin Tanrı’nın ço-
cuğu olduğu ve Tanrı’nın Babası olduğu düşüncesine ne kadar değer ver-
diğini öğrenin. Eğer ibadetlerini, dualarını ve yaşama bakışını yönlendi-
ren ve kontrol eden düşünce bu değilse, Hristiyanlığı hiç de iyi anlamamış 
demektir.”4

Gerçekten de, bir kişi bilinçli ve kendinden emin bir şekilde Her Şeye 
Gücü Yeten Tanrı’ya “Baba” diyorsa, bu onun Tanrı’nın kim olduğu ve ken-
disinin ne için kurtarıldığı hakkında güzel ve temel bir şeyi kavradığını 
gösterir. Ve bu bizim yüreklerimizi nasıl da O’na geri kazandırır! Çünkü 
Baba Tanrı’nın Oğlu’na olan sevgisini paylaşmaktan ve böylece bizim Ba-
bamız olarak bilinmekten mutlu olması ve hatta zevk alması, O’nun ne 
kadar akıl almaz derecede lütufkâr ve iyi yürekli olduğunu ortaya koy-
maktadır.

Ve bize bu ayrıcalığı vermesi gerçekten büyük bir zevktir. Birisi iman 
ettiğinde, Hristiyanlar genellikle gülümser ve (Luka 15:10’a atıfta bulu-
narak) meleklerin cennette sevineceklerini söylerler. Ama aslında Luka 
15:10’un söylediği, tövbe eden bir günahkâr için Tanrı’nın meleklerinin 
önünde cennette sevinç olduğudur. Cennette Tanrı’nın meleklerinin önün-
de kim vardır? Tanrı. Kendisini reddedenlere sevgisini sunmaktan sevinç 
duyan her şeyden önce Tanrı’dır.

Tanrı’yı Babamız olarak tanımak, O’na bakışımızı sadece harika bir 
şekilde güzelleştirmekle kalmaz; en derin teselliyi ve sevinci verir. Bunun 
onuru sersemleticidir. Zengin bir kralın çocuğu olmak güzel olabilir; ama 
evrenin imparatorunun sevgili çocuğu olmak sözcüklerle ifade edilemez. 
Açıkçası bu Tanrı’nın kurtarışı, bağışlanmaktan bile daha iyidir ve kesin-
likle daha güvenlidir. Diğer tanrılar bağışlama sunabilir, ama bu Tanrı 
bizi çocukları olarak kabul eder ve kucaklar, bizi asla kovmaz. (Çünkü 



74 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

çocuklar yaramazlık yaptıkları için evlatlıktan reddedilmezler.) Kusur-
suz davranarak kendimi O’nun gözünde tutmaya çalışmam gereken bir 
tür “beni seviyor, beni sevmiyor” ilişkisi sunmaz. Hayır, “Kendisini ka-
bul edip adına iman edenlerin hepsine Tanrı’nın çocukları olma hakkını” 
(Yu. 1:12) ve böylece O’nun sevgisinden sonsuza dek güvenle zevk alma 
hakkını verdi.

Oğul’un kim olduğunu bir düşünün: O, Babası tarafından sonsuza dek 
ve tamamen sevilen kişidir; Baba, Oğlu’na olan sevgisinden asla ödün ver-
mez ya da vazgeçmez ve Oğul da Baba’nın istediği gibi bunu paylaşmak 
için gelir. İsa bize kardeş demekten utanmadığı için (İbr. 2:11), Babası da 
bizim Babamız olarak bilinmekten utanmaz (İbr. 11:16). Hiçbir şey göksel 
lütuf tahtına yaklaşırken daha büyük bir güven ve zevk veremez. “Baba 
bizi o kadar çok seviyor ki, bize ‘Tanrı’nın çocukları’ deniyor! Gerçekten 
de öyleyiz” (1.Yu. 3:1).

Bir Baba ile Führer Arasındaki Fark
Şimdi Baba, Oğul ve Ruh olmayan bir Tanrı hayal edin: Hiçbir şekilde 
böyle bir kurtuluş sağlayamazdı. Eğer Tanrı bir Baba olmasaydı, bize asla 
çocukları olma hakkını veremezdi. Eğer Oğlu ile sonsuz paydaşlığa sahip 
olmasaydı, bizimle paylaşacak bir paydaşlığı olur muydu ya da paydaşlı-
ğın neye benzediğini bilir miydi diye merak etmek gerekir. Örneğin, Oğul 
bir yaratık olsaydı ve sonsuza dek “Baba’nın bağrında” olmasaydı, O’nu 
tanımasaydı ve O’nun tarafından sevilmeseydi, Baba’yla nasıl bir ilişkiyi 
bizimle paylaşabilirdi? Eğer Oğul’un kendisi Baba’ya hiç yakın olmamışsa, 
bizi nasıl yakınlaştırabilirdi?

Eğer Tanrı tek bir kişi olsaydı, kurtuluş tamamen farklı görünürdü. 
Kendi yönetimi ve koruması altında yaşamamıza izin verebilirdi, ama 
sonsuz bir mesafede, belki de aracılar vasıtasıyla yaklaşarak. Hatta bağış-
lama bile sunabilirdi ama yakınlık sunmazdı. Ve tanımı gereği ezelden 
sevgi dolu olmayacağına göre, günahın bedelini kendisi üstlenip bu bağış-
lamayı karşılıksız olarak sunar mıydı? Pek olası değil. Oğul’un Babası’na 
söylediği şu değerli sözleri asla duyamayacak olan dış kapının mandalları 
olarak kalacaktık: “Beni sevdiğin gibi onları da sevdin.”



75Kurtuluş

Ama bu Tanrı bize bizzat gelir, Baba Oğlu’na olan sevgisini paylaşmak-
tan sevinç duyar, Oğlu’nu gönderir ki biz de O’nun aracılığıyla Baba’nın 
bağrına geri dönebilelim, Ruh aracılığıyla O’na “Abba” diyebilelim.

TANRI’DAN NEFRET ETMEK VE BABA’YI SEVMEK
Reformcu Martin Luther, Tanrı’nın Babalığının kurtuluşun şeklini ve 
Tanrı hakkındaki tüm düşüncelerimizi ne kadar değiştirdiğini çok iyi bi-
liyordu. Bir rahip olarak zihni Tanrı’nın doğru olduğu ve günahtan nefret 
ettiği bilgisiyle doluydu ama Tanrı’nın kim olduğu, O’nun doğruluğunun 
ne olduğu ve günahtan neden nefret ettiği konusunda daha fazlasını gö-
remedi.

Bunun sonucunda dedi ki, “gü-
nahkârları cezalandıran doğru Tan-
rı’yı sevmedim, evet, O’ndan nefret et-
tim ve gizlice, küfrederek olmasa bile, 
kesinlikle çok homurdanarak Tanrı’ya 
kızdım.”a Tanrı’yı iyi yürekli ve istekli 
bir Baba, bizi yakınlaştıran bir Tanrı 
olarak tanımayan Luther, O’nu seve-
meyeceğini anladı. O ve rahip arka-
daşları sevgilerini Meryem’e ve diğer 
çeşitli azizlere aktardılar; onları sevi-
yorlar ve onlara dua ediyorlardı.

Tanrı’nın paylaşan, doğruluğunu, 
yüceliğini ve bilgeliğini bize veren 
baba yüreğine sahip bir Tanrı olduğu-
nu görmeye başladığında bu durum 
değişti. Yaşamının ilerleyen dönemlerinde geriye dönüp baktığında, bir 
rahip olarak aslında doğru Tanrı’ya ibadet etmediğini düşündü, çünkü 
Tanrı’yı Yaratıcı ve Yargıç olarak bilmenin “yeterli olmadığını” söyledi. 
Tanrı ancak sevgi dolu bir Baba olarak bilindiğinde doğru tanınmış olur. 
“Çünkü tüm dünya Tanrı’nın doğasını, zihnini ve faaliyetlerini anlamak 

Rahip Martin Luther 
(1483-1546)



76 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

için büyük bir dikkatle çalışmış olmasına rağmen, bu konuda hiçbir ba-
şarı elde edememiştir. Ama … Tanrı’nın kendisi, baba yüreğinin en derin 
enginliğini, ifade edilemez sevgisini açıklamış ve gözler önüne sermiştir.”b

Tanrı, bizi kendisine geri getirmesi için Oğlu’nu göndererek, anlatı-
lamayacak kadar sevgi dolu ve son derece baba yüreğine sahip olduğunu 
ortaya koymuştur. Luther’in bulduğu şey, bunun sadece büyük bir güven-
ce ve sevinç vermekle kalmadığı, aynı zamanda yüreklerimizi de O’na 
kazandırdığıdır, çünkü “O’nun baba yüreğine bakabilir ve bizi ne kadar 
sınırsız sevdiğini hissedebiliriz. Bu da yüreklerimizi ısıtır, onları şükranla 
parlatır.”c Bu Tanrı’nın kurtarışında gerçekten sevebileceğimiz bir Tanrı 
görürüz.

a Martin Luther, “Preface to the Complete Edition of Luther’s Latin 
Writings,” Luther’s Works içinde, ed. J. Pelikan (vols. 1-30, St. Louis: Con-
cordia; vols. 31-55, Philadelphia: Fortress, 1955-1976), 34:336-37.

b Martin Luther, Luther’s Large Catechism (St. Louis: Concordia, 1978), 
s. 77.

c A.g.e., s. 70.

Oğul, Baba Hakkındaki Bilgisini Paylaşır
Luther, “Çünkü tüm dünya Tanrı’nın doğasını, zihnini ve faaliyetlerini 
anlamak için büyük bir dikkatle çalışmış olmasına rağmen, bu konuda 
hiçbir başarı elde edememiştir” diye yazmıştır. Reformcu arkadaşı Jean 
Calvin bunu daha da açık bir şekilde ifade etmiştir (ve Luther’den daha 
açık sözlü olmak her zaman etkileyicidir):

En büyük dehalar köstebeklerden daha kördür! … Tanrı’nın 
bize olan iyiliğinin güvencesini (ki bu güvence olmadan insanın 
anlayışı ancak sınırsız bir karışıklıkla dolabilir) asla hissedeme-
diler bile. Bu nedenle insan aklı, gerçek Tanrı’nın kim olduğunu 



77Kurtuluş

ya da bize karşı nasıl bir Tanrı olmak istediğini anlamak için bu 
gerçeğe ne yaklaşır ne onun için çabalar ne de onu doğrudan 
hedef alır.5

Luther ve Calvin’in aklında Matta 11:27, “Oğul’u, Baba’dan başka kim-
se tanımaz. Baba’yı da Oğul’dan ve Oğul’un O’nu tanıtmak istediği ki-
şilerden başkası tanımaz” ve Yuhanna 1:18, “Tanrı’yı hiçbir zaman hiç 
kimse görmedi. Baba’nın bağrında bulunan ve Tanrı olan biricik Oğul 
O’nu tanıttı” gibi ayetler vardı. Kısacası, Tanrı’nın bize söyleyecek bir sözü 
olmasaydı, O’nu tanımaz ya da derin iyilikseverliğini hayal edemezdik.

Elbette, eğer Tanrı tek bir kişiyse ve her zaman yalnızsa, neden konuş-
sun ki? Yaratılıştan önceki sonsuzluğun yalnızlığında, kiminle konuşmuş 
olabilir? Ve neden şimdi başlasın ki? Kendini kendine saklama alışkanlı-
ğı çok derinlere işlemiş olmalı. Böyle bir Tanrı’nın bilinmez kalması çok 
daha olasıdır.

Ama ya böyle bir Tanrı’nın bir şekilde söyleyecek bir sözü varsa? Bura-
da tahmin yürütmek zorunda değiliz: Kur’an, yalnız bir Tanrı’nın sözü-
nün mükemmel bir örneğidir. Allah, cennette yanında ezelî bir söz olan 
Kur’an’a sahip olan tek kişilik bir Tanrı’dır. Bir bakışta, bu Allah’ı ezelde 
daha az yalnız gösteriyor gibi görünmektedir. Ancak asıl önemli olan, Al-
lah’ın sözünün onun için gerçek bir yoldaş değil, bir kitap olduğu gerçe-
ğidir. Ve sadece onun hakkında olan bir kitaptır. Dolayısıyla, Allah bize 
Kur’an’ını verdiğinde, bize kendisi ve bir şeyleri nasıl sevdiği hakkında bir 
şey, bir bilgi deposu verir.

Ancak, Üçlübirlik Tanrısı bize Sözü’nü verdiğinde, bize ta kendisini 
verir, çünkü Oğul, Tanrı’nın Sözü’dür, Babası’nın mükemmel vahyidir. 
Söz, Tanrı’yla birlikteydi ve Söz, Tanrı’ydı. Bunların hepsi çok açıklayıcı-
dır. Bu Tanrı bize kendisinden başka bir şey vermez ya da sadece kendisi 
hakkında bir şeyler söylemez; aslında bize kendisini verir. Eğer gökten bir 
kitap indirseydi, bizi beklediğimiz türden bir mesafede tutabilirdi. Ama 
öyle yapmaz. Tanrı olan Tanrı’nın Sözü bize gelir ve bizimle birlikte yaşar.

Ve böylece, Tanrı Sözü olan İsa Mesih’te en açıklayıcı vahyi görürüz. 
İsa’da Tanrı’nın Baba, Oğul ve Ruh olduğunu görürüz, çünkü O, Baba ta-



78 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

rafından sevilmiş ve Ruh’la meshedilmiştir. İsa’da kendisini bize verecek 
ve bizimle birlikte olmaya gelecek kadar cömert ve iyi yürekli bir Tan-
rı görürüz. Ve Oğul “görünmez Tanrı’nın görünümü” (Kol. 1:15), “Tan-
rı yüceliğinin parıltısı, O’nun varlığının öz görünümü” (İbr. 1:3) olduğu 
için, O’nun dediği gibi, “Beni görmüş olan, Baba’yı görmüştür” (Yu. 14:9). 
Eğer İsa gerçekten Tanrı olmasaydı, Baba’nın varlığının ta kendisi olma-
saydı, Tanrı’yı gerçekten açıklayamazdı ve temsil ettiği Tanrı’nın gerçek-
ten O’nun kadar iyi olup olmadığını merak etmek zorunda kalırdık. Ama 
kim olduğu göz önüne alındığında, İsa’da Tanrı’yı tanıdığımızı güvenle ve 
bilinçli olarak söyleyebiliriz. Çünkü O, Tanrı’nın kendisidir ve sadece Ba-
ba’nın sevgisini bizimle paylaşmak için değil, aynı zamanda Baba hakkın-
daki bilgisini de bizimle paylaşmak için gelir. Kendisi Baba’yı tanıdığı gibi 
biz de Baba’yı tanıyabilelim diye gelir. O hâlde, Tanrı Baba, Oğul ve Ruh 
olduğu için –çünkü Baba’nın Tanrı olan, kendi varlığının ta kendisi olan, 
O’nunla birlikte olan ve O’nu bilen bir Sözü vardır– O’nu tanıyabiliriz ve 
O’nu başka hiçbir Tanrı’nın izin veremeyeceği bir yakınlıkla tanıyabiliriz. 

Sonra Ruh vardır; ve bu bölüm bir sonrakine geçmek için gittikçe daha 
fazla zorlanmaktadır, çünkü Ruh hakkında söylenecek çok şey vardır. 
Yine de şimdilik sadece bir şeye dikkat çekelim: Baba kendini açıklarken 
sadece Oğlu’nu Ruhu’nun gücüyle göndermekle kalmaz; Baba ve Oğul bir-
likte Ruh’u Oğul’un tanınması (bilinmesi) için gönderirler. Oğul, Baba’nın 
tanınmasını sağlar; Ruh da Oğul’un tanınmasını sağlar. Bunu her şeyden 
önce Kutsal Yazılar’ı nefesiyle esinleyerek yapar (2.Ti. 3:16; 1.Pe. 1:11-12) 
öyle ki, onlarda “Mesih’in sözü”, yani Mesih bilinsin (Rom. 10:17; Kol. 
3:16).

Bu, aslında İslam’da olduğu gibi Tanrı’nın bize sadece bir kitap verdiği 
anlamına mı gelir? Hiç de değil, çünkü –eğer beklemeye tahammülünüz 
varsa göreceğimiz gibi– Ruh Tanrı sadece Kutsal Yazılar’ı esinlemekle kal-
maz, aynı zamanda bize gelir de. Aslında, bizim içimize gelir. Bu Tanrı’yla 
daha büyük bir yakınlık olamaz.

Bunun anlamı, tüm Kutsal Yazılar’ın amacının Mesih’i tanıtmak oldu-
ğudur. Oğul’un Baba’yı tanıttığı gibi, Ruh’un nefesiyle esinlediği Kutsal 
Yazılar da Oğul’u tanıtır. Pavlus Timoteos’a “Mesih İsa’ya iman aracılığıyla 
seni bilge kılıp kurtuluşa kavuşturacak güçte olan Kutsal Yazılar’ı da ço-



79Kurtuluş

cukluğundan beri biliyorsun” diye yazmıştır (2.Ti. 3:15). Elbette Eski Ant-
laşma’dan söz etmektedir, ama aynı şey Yeni Antlaşma için de söylenebilir. 
Benzer şekilde, İsa kendi zamanındaki Yahudilere şöyle demiştir: “Kutsal 
Yazılar’ı araştırıyorsunuz. Çünkü bunlar aracılığıyla sonsuz yaşama sahip 
olduğunuzu sanıyorsunuz. Bana tanıklık eden de bu yazılardır! Öyleyken 
siz, yaşama kavuşmak için bana gelmek istemiyorsunuz. … Musa’ya iman 
etmiş olsaydınız, bana da iman ederdiniz. Çünkü o benim hakkımda yaz-
mıştır” (Yu. 5:39-40, 46).

Açıkça görülüyor ki, İsa, Kutsal Yazılar’ı gayretle etüt etmenin müm-
kün olduğunu, ancak onların esas amacını —yani insanların yaşam bul-
mak için kendisine gelmelerini— tamamen gözden kaçırılabileceğini dü-
şünüyordu. 

Aradığınız Kim?
Tüm bunlar Kutsal Kitap’ı neden açtığımızı önemli ölçüde etkiler. Kutsal 
Kitap’ı dinî bir görev, Tanrı’nın lütfunu kazanma çabası ya da ahlaki bir 
kişisel yardım rehberi, etkili bir dinî yaşam için kullanışlı ipuçları içeren 
bir el kitabı olarak düşünmek gibi tuhaf nedenlerle açabiliriz. Bu düşün-
ce aslında pek çok kişinin Kutsal Kitap okurken teşviğinin kırılmasının 
ana nedenlerinden biridir. Bugünü nasıl geçirmeleri gerektiğine dair hızlı 
dersler bulmayı uman insanlar, bunun yerine bir soyağacı ya da çeşitli 
kurbanların bir listesini bulurlar. Ve sayfalarca tarih, tapınak tasvirleri, 
kâhinlere verilen talimatlar, bugün nasıl dinleneceğimi, çalışacağımı ve 
dua edeceğimi nasıl etkileyebilir?

Ama Mesih’in tüm Kutsal Yazılar’ın konusu olduğunu; O’nun Söz, Rab, 
Babası’nı açıklayan (vahyeden) Oğul, vaat edilen Umut, gerçek Tapınak, 
gerçek Kurban, büyük Başkâhin, nihai Kral olduğunu gördüğünüzde, “Bu 
benim için şu anda ne anlama geliyor?” diye değil, “Burada Mesih’e dair 
ne öğreniyorum?” diye sorarak okuyabilirsiniz. Kutsal Kitap’ın benimle 
değil de O’nunla ilgili olduğunu bilmek, Kutsal Kitap’ı kendime takılarak 
okumak yerine O’na bakabileceğim anlamına gelir. Ve sayfalar boyunca 
O’nun hikâyesinin mucizesine kapıldıkça, Kutsal Kitap’ı kendinizle ilgili 
bir kitap olarak ele almış olduğunuz takdirde asla yapamayacağınız bir 
şekilde kalbinizin garip bir şekilde O’nun için çarptığını görürsünüz.



80 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Ya da bir vaiz olarak konuşmama izin verin. Ara sıra, bir yerde vaaz 
vermek üzere davet edildiğimde, olaylar şöyle gelişir:

OKUYUCU: (Kutsal Kitap’tan bir bölümü çok güzel bir şekilde okur 
ve sonra şöyle der) Bu Rab’bin sözüdür.

İNSANLAR: (mırıldanır)

ÖNDER: Teşekkürler, Okuyucu. Ve şimdi, korkarım, Reeves ge-
lip bu metni bize açıklamaya çalışacak.
REEVES: (kendi kendine düşünür) Hayır, yapmayacağım! Bu bir 
İngilizce Anlama alıştırması olmayacak. Tanrı’nın sözünü du-
yurmak niyetindeyim! (Kürsüye doğru yürür, huysuzluğunu üze-
rinden atmaya çalışır)

Biliyorum, bu biraz bilgiçlik taslamak ama Kutsal Yazılar’ı, Mesih’i öne 
çıkaran ve bizi O’nu istemeye çeken Tanrı’nın sözleri olarak duymak ye-
rine, sadece ilginç metinler olarak çalışacağımız korkusundan kaynakla-
nıyor. Çünkü Ruh bu sözleri yalnızca davranışlarımızı değiştirelim diye 
değil, yalnızca Mesih hakkında bilgi sahibi olalım diye değil, Jean Cal-
vin’in yazdığı gibi, O’na karşı “içten bir sevgi” duyalım, “O’nu içtenlikle 
kucaklayalım” diye nefesiyle esinlemiştir.6 On dokuzuncu yüzyılın gözleri 
ışıldayan usta vaizi Charles Spurgeon bunu şöyle ifade etmiştir: “Tanrı’nın 
tüm gerçek hizmetkârlarının sloganı, ‘Mesih’i ve O’nu çarmıha gerilmiş 
olarak vaaz ediyoruz’ olmalıdır. İçinde Mesih olmayan bir vaaz, içinde un 
olmayan bir somun ekmeğe benzer. Vaazınızda Mesih yok mu bayım? O 
zaman evinize gidin ve vaaz etmeye değer bir şey bulana kadar bir daha 
asla vaaz vermeyin.”7

Evet! Çünkü Mesih, Tanrı’nın Sözü’dür. O olmasaydı “köstebeklerden 
daha kör” olurduk, Tanrı’nın ne kadar baba yüreğine sahip olduğunu asla 
hayal edemezdik. Ancak Ruh’un nefesiyle esinlediği Kutsal Yazılar O’nu 
Babası’nın parıltısı, Babası’nı tanımanın, sevmenin ve Babası tarafından 
sevilmenin gerçek yaşamını bizimle paylaşabilecek tek kişi olarak ilan 
eder.



Hristiyan Yaşamı

RUH GÜZELLEŞTİRİR

Yaşam Ruhu
İznik İnanç Açıklaması’nın Kutsal Ruh hakkında söylediği ilk şey, onun 
“yaşam veren Rab” olduğudur. Başlangıçta, bir ana güvercin gibi yaratılışı 
ilk canlandıran ve ona yaşam soluğu üfleyen Ruh’tu; aynı şekilde yeni 
yaşamı veren de Ruh’tur – önce mezarda İsa’ya (Rom. 8:11), sonra da bize.

Şimdi bunu söylemek bile çok derin bir şey söylemek demektir: ken-
di içimizde yaşamımız yoktur. Tamamen Ruh’a bağlıyız. Ve eğer böyle 
olmak üzere yaratıldıysak, şu an bu bizim için ne kadar daha doğrudur! 
Çünkü Yaratılış 3’te Adem ve Havva Tanrı’dan sırt çevirdiklerinde, ölüme 
döndüler. Sonuç olarak, hepimiz dünyaya ruhsal olarak ölü doğmuş bir 
şekilde, suçlarımız ve günahlarımız içinde ölü olarak geldik (Ef. 2:1). Bu-
radaki “ölüm” elbette var olmamak anlamına gelmez; daha ziyade Adem 
ve Havva gibi yüreklerimizin Rab’den uzaklaşmış olmasıdır. Doğal olarak 
yaşamın kaynağı olan Rab’bi değil, başka şeyleri –özellikle de kendimizi– 
sever ve arzularız.

Bu gerçek bir sorundur, çünkü bizler yüreklerimizin peşinden gitmek, 
istediklerimizi yapmak üzere yaratıldık. Adem ve Havva’nın ilk günah 
işlediklerinde yüreklerinin arzularını izlemiş oldukları gibi, biz de böyle 
yapmaya devam ediyoruz. “Kişi yüreğinde gideceği yolu tasarlar” (Özd. 
16:9). Ama eğer biz istemezsek –eğer yüreklerimiz yaşamın Rabbi’ni ar-
zulamazsa– o zaman O’nu asla seçmeyiz ve bu yüzden ölümün tutsağı 
olarak kalmamız gerekir. Kendi içimizde bulabileceğimiz bir yaşam umu-
du yoktur. Martin Luther bu nedenle Ruh’a imanın ilk anlamının şu oldu-

4



82 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

ğunu yazmıştır: “Kendi aklımla ya da gücümle Rabbim İsa Mesih’e iman 
edemem ya da O’na gelemem. Ama Kutsal Ruh beni Müjde aracılığıyla 
çağırdı.”1

Sorunumuz yüreklerimizde olduğu için, Ruh bize yeni yürekler ve-
rerek yeni bir yaşama doğru yeni doğuş sağlar (Hez. 36:26; Yu. 3:3-8). 
Kullandığı araç Kutsal Yazılar’dır (1.Pe. 1:23; Yu. 1:18), ama Kutsal Yazılar 
aracılığıyla körleşmiş gözlerimizi açarak Rab’bin gerçekten ve güzel bir 
şekilde kim olduğunu görmemizi sağlar ve böylece yüreklerimizi tekrar 
O’na kazandırır. İşte yaşam budur: O’nu tanımak (Yu. 17:3).

YAŞAM ARZUSU
Tüm bunları çok yakından bi-
len bir adam, Kutsal Kitap’ın 
büyük bir kısmını özgün 
İbranice ve Grekçeden İngi-
lizceye ilk çeviren dilbilim 
dehası William Tyndale’di. 
Hristiyanlığın büyük ölçüde 
dışsal bir mesele olduğuna 
inanarak büyüdü; doğru dav-
ranış ve doğru dinsel tören. 
Ancak Kutsal Kitap’ı hevesle 
okumaya başlayınca, düşün-
celerinin en iyi tabirle ters yüz 
olduğunu gördü.

Daha sonra yazacağı gibi, 
günah “sadece bedenin yaptığı dışsal bir iş” değildir; bunun yerine, tüm 
günahkâr eylemler “günah işleyebileceğimiz tüm güçler, duygular ve iş-
tahlarla birlikte yürekten kaynaklanır … Kutsal Yazı özellikle yüreğe ve 
tüm günahların köküne ve asıl kaynağına bakar; bu da yüreğin dibindeki 
imansızlıktır.” Sorunumuz arzularımızla ilgilidir, doğal olarak Tanrı’ya 
karşı iştahımız yoktur ve tüm sevgilerimizi başka yerlere yönlendiririz. 

William Tyndale (1494?-1536)



83Hristiyan Yaşamı

Tek yaşam umudumuz, “şehveti [yani arzuyu!] dindiren, yüreği gevşeten, 
onu özgür kılan, onu özgürlüğe kavuşturan’ Ruh’ta bulunur.a

Bu tür ifadeler Tyndale’in yazılarında çokça yer alır ve denizin yüze-
yindeki beyaz çizgiler gibi, altta güçlü bir şeyin hareket ettiğini gösterir. 
Eğer Ruh’un kurtuluştaki ilk işi Rab’be karşı bir arzu ya da istek duyabil-
memiz için yüreklerimizi çözüp serbest bırakmaksa, o zaman Hristiyan 
yaşamı “cenneti elde etmekten” çok daha fazlasıdır. Ruh bizi ilahi yaşa-
ma çekmekle ilgilidir. Baba, Ruh aracılığıyla Oğul’dan, Oğul da Baba’dan 
sonsuza dek zevk almıştır; o hâlde Ruh’un bize yeni yaşam verme işi, bizi 
bu karşılıklı zevke ortak etmekten başka bir şey değildir.

a William Tyndale, “A Prologue upon the Epistle of St. Paul to the 
Romans,” The Works of William Tyndale içinde (Edinburgh and Carlisle, 
Penn.: Banner of Truth, 2010), 1:489.

Ruh Kendini Verir
Ruh’un verdiği yaşam soyut bir şey değildir. Aslında, öncelikle verdiği bir 
şey de değildir. Ruh bize ta kendisini verir; öyle ki, O’nu tanıyıp O’ndan 
zevk alabilelim ve böylece O’nun Baba ve Oğul’la paydaşlığından zevk 
alabilelim. Püriten teolog Thomas Goodwin, “Tanrı sadece diğer tüm iyi 
şeylerle değil, her şeyden önce kendisini ve kendi kutsanmışlığını vererek 
kutsar” diye yazmıştır. Daha önce birçok teoloğun Tanrı’yı bir çeşmeye 
benzetmeyi sevdiğini görmüştük, çünkü Tanrı’nın varlığı yaşam ve sev-
gi akıtmakla ilgilidir. Teologların Tanrı için kullanmaktan hoşlandıkları 
bir başka imge de parıldayan güneştir (Mezmur 84:11 ve Yuhanna 8:12 
gibi ayetleri izleyerek) ve Goodwin Tanrı’yı güneşle bağdaştırır: “Güneş 
yalnızca yeryüzünü tüm iyi şeylerle zenginleştirmekle kalmaz … aynı za-
manda kendi ışık ve sıcaklık kanatlarını doğrudan saçarak herkesi sevindirir 
ve ferahlatır ki bunu seyretmesi ve bundan zevk alması çok hoştur. Tanrı 
ve doğruluk Güneşi Mesih de böyle yapar.”2



84 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Güneşin üzerimizde parlarken kendini –kendi ışığını ve sıcaklığını– 
vermesi gibi, Tanrı da bize kendini ve her zaman sahip olduğu kutsanmış-
lığı verir. Bunu bize Oğlu’nu vererek yapar ve bunu bize Ruhu’nu vererek 
yapar.

Bu biraz gümüşe benzeyen gerçeklerden biridir; kolayca kararır ve 
kirle kaplanır. Örneğin, Hristiyanlar Tanrı’nın bize “lütuf” verdiğinden 
söz ettiklerinde, “lütfun” Tanrı’nın dağıttığı bir tür ruhsal cep harçlığı 
olduğunu hemen düşünebiliriz. “Lütuf” “Tanrı’nın, Bedeli Mesih Tara-
fından Ödenen Zenginlikleridir” şeklindeki eski açıklama bile, lütfun 
Tanrı’nın verdiği bir şey gibi görünmesine neden olabilir. Ancak lütuf 
sözcüğü, Tanrı’nın en nihayetinde kendini verdiği kişisel ve sevgi dolu 
şefkatten bahsetmenin kısa bir yoludur.

Şimdi 16. yüzyıldaki Reformasyon’un kalbine yaklaşıyoruz. Ortaçağ 
Roma Katolikliğinde lütuf bir “şey” olarak görülmeye başlanmıştı: Kato-
likler “Selam sana lütuf dolu Meryem” diye dua ederlerdi; sanki Meryem 
bir şişe, lütuf da süt gibiydi. Bu inancın sonuçları, 1539 yılında (kırmızı 

Jean Calvin, Cardinal Sadoleto’yu pataklamaya hazırlanıyor



85Hristiyan Yaşamı

köşede) Roma Katolik Kardinali Sadoleto ile (mavi köşede) Reformcu Jean 
Calvin arasındaki son derece önemli tartışmada hissedilebilir.

Sadoleto’nun Reformasyon’un mesajına karşı argümanlarından biri, 
Tanrı’nın insanları yalnızca lütfuyla kurtardığı vaaz edilirse, insanlara 
kutsallığı istemeleri için hiçbir neden verilmeyeceğiydi. Sonuçta, kutsallı-
ğım kurtulmama hiçbir şekilde katkıda bulunmayacaksa, neden zahmet 
edeyim ki? Ne de olsa bende “lütuf” var. Bu Calvin’in teolojik kafasına 
indirilmiş güçlü bir yumruktu, ama Reformcu buna nakavt edici bir dar-
beyle karşılık verdi: Sadoleto kurtuluşu temelden yanlış anlamıştı, sanki 
kurtuluş güzel ve kutsal bir Tanrı’yı tanımak, sevmek ve böylece O’nu 
hoşnut etmek istemekten başka bir şeymiş gibi. Calvin için kurtuluş “lü-
tuf” denen bir şeyi elde etmekle ilgili değildi; Ruh’u ve dolayısıyla Baba ve 
Oğul’u karşılıksızca almakla ilgiliydi.

Sadoleto’nunkine benzer bir sorun, Ruh’un bir kişi değil de bir güç 
olarak düşünülmesinde ortaya çıkar. Bu da yine Tanrı’nın yukarıda gök-
ten kutsamasının fişlerini (“gücü”) aşağı fırlatırken kendisinin tamamen 
uzakta kaldığı izlenimini verir. Ve eğer durum böyleyse, o zaman bu güçle 
(ya da Baba veya Oğul’la) bir birlikteliğim olamaz: bu durumda Ruh, yaşa-
mımı sürdürürken ele geçirmem ve kullanmam gereken bir güç olmalıdır. 
Bazıları sihir yapar; diğerlerinin parası ve en yeni güzellik ürünleri vardır; 
ben Ruh’u kullanırım. Ve eğer Ruh’u diğer Hristiyanlardan daha fazla 
kullanmayı başarırsam, yaşasın ruhsal ben.

Ruh’un İsa Mesih kadar gerçek bir kişi olduğunu ve içimde yaşamaya 
geldiğini bilmek ne kadar da farklıdır! R. A. Torrey bunu (oldukça tuhaf 
bir şekilde) şöyle ifade etmiştir:

Ne kadar çok genç adam, elini girmek üzere olduğu bir günah 
yerinin kapısına dayamıştır ve aklına şu düşünce gelmiştir: 
“Eğer oraya girersem, annem bunu duyabilir ve bu onu öldüre-
bilir” ve annesini üzmemek için o kapıya sırtını dönmüş ve te-
miz bir yaşam sürmek için uzaklaşmıştır. Ama tüm annelerden 
daha kutsal olan, günaha karşı bu dünyada yürümüş olan en 
saf kadından bile daha duyarlı olan ve bizi hiçbir annenin sev-



86 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

mediği kadar seven Biri vardır. Eğer gerçekten Hristiyan’sak, bu 
Kişi yüreklerimizde yaşar ve gündüz ya da gecenin karanlığında 
yaptığımız her eylemi görür; herkesin içinde ya da özel olarak 
söylediğimiz her sözü işitir; aklımızdan geçen her düşünceyi gö-
rür, zihnimizde bir an bile konaklamasına izin verilen her fan-
tezi ve hayali görür ve eğer kutsal olmayan, saf olmayan, bencil, 
adi, küçük, kaba, sert, adaletsiz ya da herhangi bir kötü eylem, 
söz, düşünce ya da hayal varsa, bundan kederlenir.3

Bu sadece günahımızın O’na verdiği keder değildir; Ruh’un içimizdeki 
kişisel varlığı, Ruh’un Baba ve Oğul’la olan yakın birlikteliğinden zevk al-
mamız anlamına gelir. Eğer Ruh Tanrı olmasaydı, bunu yapamazdı. Tanrı 
üç kişi olduğu için –Baba, Oğul ve Ruh– böyle bir birlikteliğe sahip ola-
biliriz. Eğer Tanrı cennette olsaydı ve Ruhu sadece bir güç olsaydı, aydan 
daha uzakta olurdu.

Yeni Yaşamın Oksijeni
Ruh’un verdiği yaşam soyut bir kutsama (bereket) paketi değildir; bizimle 
paylaştığı kendi yaşamıdır, Baba ve Oğul’la paydaşlık yaşamıdır. Dolayı-
sıyla Ruh, “yaşam” armağanını kapımıza bırakıp giden ilahi bir sütçü gibi 
değildir. Bize yaşam verirken bizimle birlikte olmak ve bizimle birlikte 
kalmak için gelir. Bir kez yaşam verdikten sonra gitmez; o yaşamı çiçek-
lendirmek ve büyütmek için kalır.

“Ruh’un olduğu yerde her zaman yaz vardır” diye yazmıştı William 
Tyndale, çünkü orada “her zaman iyi meyveler, yani iyi işler vardır.”4 Ty-
ndale rastgele herhangi bir imge seçmiyordu; Ruh’un yazının sıcaklığı 
önemlidir, çünkü Ruh önce yüreklerimizi ve arzularını Mesih’e çevirerek 
bizi yaşamla ısıttığı gibi, bizi ısıtmaya devam eder. Ruh’un verdiği yeni 
yaşam sıcak bir yaşamdır, çünkü bu yaşam Baba ve Oğul’dan zevk alan 
kendi yaşamıdır ve tam olarak yüreklerimizi onlara ısıtarak bizi yükseltir.

Jonathan Edwards, Tyndale’in imgesini şu şekilde genişletmiştir:

Herkes yücelik Tanrısı’nın, sevgi pınarının etrafında durmalı, 
oradan dökülen coşkun sevgiyle dolmak için bağırlarını açmalı-



87Hristiyan Yaşamı

dır, tıpkı hoş bir bahar gününde yeryüzündeki çiçeklerin sıcak-
lık ve ışığıyla dolmak ve ışınlarıyla güzellik ve kokuda gelişmek 
için bağırlarını güneşe açmaları gibi. Her kutsal, Tanrı’nın bah-
çesindeki bir çiçek gibidir ve kutsal sevgi hepsinin yaydığı ve o 
cennet bahçesini doldurduğu güzel ve tatlı kokudur.5

Edwards burada bu kadarını söylemese de, Ruh’un işini, “bize verilen 
Kutsal Ruh aracılığıyla Tanrı’nın sevgisi[nin] yüreklerimize dökül[mesiy-
le]” (Rom. 5:5) anlatmaktadır. Ruh yaşamı bize şu şekilde üfler: Ruh, Tan-
rı’nın sevgisini bilmemiz için bizi aydınlatır ve bu ışık bizi ısıtır, bizi O’nu 
sevmeye ve başkalarına sevgiyle taşmaya çeker.

Peki ama Ruh bizi Tanrı’nın sevgisini bilmemiz için nasıl aydınlatır? 
Oldukça basit bir şekilde: Mesih’in yüceliğini görmemiz için gözlerimizi 
açarak. O, imanlıları bu şekilde teselli eder. İsa’nın dediği gibi, “Baba’dan 
size göndereceğim Yardımcı, yani Baba’dan çıkan Gerçeğin Ruhu geldiği 
zaman, bana tanıklık edecek” (Yu. 15:26). Mesih’i –ve O’nun aracılığıyla 
Baba’yı– tanımak Ruh’un verdiği yaşamdır. Pavlus 2. Korintliler 3’te Mu-
sa’nın Rab’le birlikte olduğu için yüzünün nasıl parladığını ve aynı şekilde 
Müjde’de Rab’bin yüceliğini görerek kendimizin de “Ruh olan Rab saye-
sinde” ve giderek artan bir yücelikle “O’na benzer olmak üzere değişti-
ril[diğimizi]” yazar (2.Ko. 3:18). Richard Sibbes, 2. Korintliler 3’ü akılda 
tutarak şöyle yazmıştır:

Mesih’in seyri kendi başına dönüştürücü bir görüntüdür. Bizi 
yeni yaratıklar hâline getiren ve bu hizmetkârı görmemiz için 
bizi harekete geçiren Ruh, bu dönüştürücü bir seyirdir … Bir 
insan Müjde’deki Tanrı ve Mesih sevgisine baktığında değişme-
den kalamaz; bu onu Tanrı ve Mesih gibi olacak şekilde değiş-
tirecektir. Çünkü Mesih’i ve Mesih’teki Tanrı’yı gördüğümüz-
de, Tanrı’nın günahtan nasıl nefret ettiğini de görürüz. Bu da 
bizi, Tanrı’nın günahtan nefret ettiği gibi, bizim de günahtan 
nefret etmemizi sağlayacak şekilde dönüştürür; nitekim Tanrı 
günahtan o kadar nefret etmiştir ki, günah ancak Tanrı-insan 



88 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

olan Mesih’in kanıyla ortadan kaldırılabilir. Böylece, Tanrı’nın 
kutsallığını görmek, bu bizi kutsal olmak üzere dönüştürecek-
tir. Müjde’de Tanrı’nın sevgisini ve Mesih’in bizim için kendini 
feda etmesini gördüğümüzde, bu bizi Tanrı’yı sevmek üzere dö-
nüştürecektir.6

Yeni yaşamım, Ruh’un gözlerimi açması (ışık) ve yüreğimi Mesih’e 
kazanmasıyla (sıcaklık) başladı. O zaman ilk kez, Baba’nın her zaman 
yaptığı gibi Mesih’ten zevk almaya ve O’nu sevmeye başladım. Ve Mesih 
aracılığıyla, ilk kez, Oğul’un her zaman yaptığı gibi Baba’dan zevk almaya 
ve O’nu sevmeye başladım. Her şey böyle başladı ve yeni yaşam böyle 
devam etmektedir: Ruh bana Mesih’in güzelliğini, sevgisini, yüceliğini 
ve iyiliğini göstererek, içimde Tanrı’ya karşı daha derin ve daha içten bir 
sevgi uyandırmaktadır. Ve beni Mesih üzerinde daha fazla düşünmeye 
sevk ettikçe, beni giderek daha fazla Tanrı benzerliğine dönüştürmekte-
dir: daha az ben takıntısı ve daha fazla Mesih takıntısı.

“Güzelliğin Kendisi ve Güzelliği Veren”
Tanrı’yı sevmekten kendini sevmeye doğru günahkâr bir dönüş elbette 
bizi daha da şeytani bir şekilde çirkin, her zamankinden daha çok bencil 
ve kötü yapar. Ancak Ruh içimizde güzelliğin timsali olan Mesih için de-
rinleşen bir tat geliştirerek, O’nun benzerliğiyle parlamaya başlayan yeni 
bir insanlığı parlatır. İbadet ettiğimiz şeye benzer hâle geliriz. Ve nihaye-
tinde tüm bunlar bedenlerimiz için bile geçerlidir: Yaratılış 3’te Tanrı’dan 
dönüş fiziksel çürüme, kokuşma ve ölüme düşüş anlamına geliyordu; 
ancak tüm bunlar, çürüyen bedenlerimizi Mesih’in görkemli, diriliş be-
denine benzeyecek şekilde dönüştürecek olan Ruh tarafından tersine çev-
rilmekten çok daha fazlası olacaktır (Flp. 3:21; 1.Ko. 15:44-49). Ruh yeni 
yaratılışını güzelleştirir.

Bu da beni çözerek eğriliklerimi düzeltmesi anlamına gelir. Doğal ola-
rak kendime dönük bir şekilde eğrilmişim ve kendi sözde bağımsızlığım-
dan şeytani bir zevk alırım. Ama eğer dışa dönük ve dışa bakan Baba, 
Oğul ve Ruh gibi bir şey olacaksam, Ruh gözlerimi kendimden ayırmalı-



89Hristiyan Yaşamı

dır (bunu beni Mesih’e kazanarak yapar). Elbette, eğer Tanrı’nın kendisi 
dışa dönük olmasaydı, Ruh’un zahmet etmesine gerek olmazdı ve büyük 
ihtimalle zahmet etmezdi de. Eğer Tanrı’nın tek isteği benim O’nun yö-
netimi altında yaşamam olsaydı, o zaman Ruh –eğer zahmet edecek ol-
saydı– sadece yasalara uyan bir vatandaş olmama yardım etmekle ilgile-
nirdi. Kendime olan sevgimin asla sorgulanmasına gerek yoktur. Aslında, 
kurallara ne kadar iyi uyduğuma odaklanarak bu sevgiyi çok mutlu bir 
şekilde besleyebilirim. Ancak Ruh çok daha derin bir amaçla gelir: Oğul’u 
tanıyabilmem ve O’na benzeyebilmem; yani bütün mesele gözlerimin 
O’na bakmasıdır. O’nu tanımak yaşamdır ve O’na bakmak da canlandırır. 
Charles Spurgeon, bunun farkına varmanın Hristiyan mutluluğunun sırrı 
olduğunu söyler:

Gözlerimizi kendimizden İsa’ya çevirmek her zaman Kutsal 
Ruh’un işidir; ancak Şeytan’ın işi bunun tam tersidir, çünkü o 
sürekli olarak dikkatimizi Mesih yerine kendimize çevirmeye 
çalışır … Dualarımıza, yaptıklarımıza ya da hislerimize baka-
rak asla mutluluğu bulamayız; ruha huzur veren bizim ne ol-
duğumuz değil, İsa’nın ne olduğudur. Eğer bir an önce Şeytan’ı 
yenmek ve Tanrı’yla barışmak istiyorsak, bunu “İsa’ya bakarak” 
yapmalıyız.7

Üçlübirlikte Yaşam
Ruh’un verilmesiyle Tanrı kendi yaşamını bizimle paylaşır ve bizi bu ya-
şamın içine çeker. Baba, yüce Oğlu’nu ezelden tanımış ve sevmiştir ve Ruh 
aracılığıyla bizim de O’nu tanıyabilmemiz için gözlerimizi açar ve böylece 
bizim de O’nu sevebilmemiz için yüreklerimizi kazanır. O hâlde Oğul’a 
olan sevgimiz, Baba’nın ezelî sevgisinin bir yankısı ve uzantısıdır. Baş-
ka bir deyişle, Baba, Ruh aracılığıyla kendisine en çok zevk veren şeyin, 
yani Oğlu’nun sevincini paylaşmamıza izin verir. İlk etapta bizi yaratması 
için O’na ilham veren, Oğul’a duyduğu çok büyük sevgiydi ve tüm bunlar 
O’nun bu en yüksek zevkini paylaşabilmemiz içindi.



90 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Aslında bu, Tanrı’ya yaraşır olmanın, bu Tanrı gibi olmanın ne anla-
ma geldiğinin kalp atışlarıdır. Bu nedenle İsa şöyle der: “Tanrı Babanız 
olsaydı, beni severdiniz” (Yu. 8:42). Baba’nın kimliği Oğul’a olan sevgisin-
den oluşur ve bu yüzden Oğul’u sevdiğimizde Baba’nın en karakteristik 
özelliğini yansıtırız. Ruh’un verilmesinin başlıca nedeni budur. Püriten 
teolog John Owen şöyle yazmıştır: “O’nun suretine bürünmemizin esas 
kısmı burada yatmaktadır. Hiçbir şey bizi İsa Mesih’e olan sevgimiz kadar 
Tanrı’ya benzer kılamaz.”8

Ancak Ruh sadece Mesih’i tanımamızı ve sevmemizi sağlamakla kal-
maz, aynı zamanda bize Mesih’in düşüncesini vererek bizi O’na benzer 
kılar. Şimdi her şeyden önce, Oğul’un en karakteristik özelliği Babası’yla 
olan ilişkisidir, Baba’nın sevgisini ve yaşamını bilmesi ve bu sevgi ve ya-
şamı almaktan zevk almasıdır (“Dünyanın, Baba’yı sevdiğimi ve Baba’nın 
bana buyurduğu her şeyi yerine getirdiğimi anlamasını istiyorum” – Yu. 
14:31). O hâlde, Oğul’un benzerliğine dönüşmemizin temelinde, O’nun 
Baba’dan aldığı derin zevki paylaşmamız yatmaktadır. Oğul’a duyduğu-
muz sevgi ve zevkle Baba’ya benzeriz; Baba’ya duyduğumuz sevgi ve zevk-
le Oğul’a benzeriz. İşte Ruh’un bizi çağırdığı mutlu yaşam budur.

Geçen bölümde bizi Mesih’le birleştirenin Ruh olduğunu gördük. Baş-
kâhinin bedenine akan yağ gibi, Ruh, Baş olan Mesih’in kutsamalarını 
(bereketlerini) Bedeni’ne, yani kiliseye aktarır. Mesih’in olanı alır ve bi-
zim yapar (Yu. 16:14), böylece sevgili Oğul’da Tanrı’nın sevgili çocukla-
rı olabiliriz. O hâlde Ruh’un işi ne kadar büyük ve sevimlidir! Baba’nın 
Oğul’a olan sevgisinin bizi de kuşatması için bizi Oğul’la birleştirir; Ba-
ba’nın Oğul’dan aldığı zevki paylaşmamız için bizi çeker; ve Oğul’un Ba-
ba’dan aldığı zevki paylaşmamıza neden olur. Amacı bu olan bir Ruh’a 
ayak uydurmaktan daha lezzetli ne olabilir?

Jonathan Edwards şöyle yazmıştır: “Kutsalların içindeki ilahi ilke 
Ruh’un doğasındandır; çünkü Tanrı’nın Ruhu’nun doğası ilahi sevgi oldu-
ğu gibi, ilahi sevgi de kutsalların yüreklerindeki bu kutsal ilkenin doğası 
ve özüdür.”9

Baba, Oğlu’nu sonsuza dek Ruh aracılığıyla sevmiştir. Böylece Baba ve 
Oğul, Ruhu’nu bizimle paylaşarak, kendi yaşamlarını, sevgilerini ve pay-



91Hristiyan Yaşamı

daşlıklarını bizimle paylaşırlar. Beni Mesih’le birleştiren Ruh sayesinde 
Baba, beni oğlu olarak tanır ve sever; Ruh sayesinde ben de O’nu Babam 
olarak tanımaya ve sevmeye başlarım. Ruh sayesinde doğru biçimde sev-
meye başlarım; Ruh beni öz-sevgimden ayırarak, Baba’nın Oğul’dan ve 
Oğul’un Baba’dan aldığı zevki paylaşmamı sağlar. Ruh sayesinde (yavaş 
yavaş!) Tanrı’nın sevdiği gibi sevmeye başlarım; O’nun kendi cömert, ta-
şan, başkalarına kendini veren sevgisiyle.

BABA, OĞUL VE RUH’U TANIMAK VE ONLARA DUA 
ETMEK
Baba, Oğul ve Ruh’u tanımanın ne anlama geldiğine dair en aydınlatıcı 
kitaplardan biri, on yedinci yüzyılın büyük Püriten teoloğu John Owen 
tarafından yazılmıştır. Kitaba “Baba, Oğul ve Kutsal Ruh Tanrı’yla, Her Biriy-
le Ayrı Ayrı, Sevgi, Lütuf ve Teselli İçinde Birliktelik” gibi kısa ve öz bir başlık 
vermiştir (o zamanlar kitap başlıkları böyleydi).

Bunu böyle koymasının nedeni, paydaşlık kurabileceğimiz ya da dua 
edebileceğimiz “genel bir Tanrı” ya da soyut bir Tanrısal öz yapı olmadığı-
nı açıkça belirtmek istemesiydi. Hristiyanlar Baba’yla paydaşlığa, Oğul’la 
paydaşlığa ve Ruh’la paydaşlığa sahip olmak için çağrılırlar.

Owen, Baba’yla olan birlikteliğimizle başlar ve söyledikleri özellikle 
dokunaklıdır çünkü Baba’dan sanki tamamen karanlık ve uzakmış gibi 
kolayca uzaklaşmamıza karşı çok hassastır. “Ama unutmayın” der Owen, 
“O bizim en sevgi dolu Babamız’dır.”

Bu olmadan Tanrı’ya dair diğer tüm keşifler, ruhun O’ndan kaçmasına 
neden olur; ama yürek bir kez Baba’nın sevgisinin yüceliğiyle meş-
gul olursa, O’na teslim olmaktan, O’nun tarafından fethedilmekten ve 
O’nun tarafından sevilmekten başka bir şey yapamaz. Ancak ve ancak 
bu, O’nunla mesken tutmamız için bizi harekete geçirecektir. Bir ba-
banın sevgisi bir çocuğun ondan zevk almasını sağlamayacaksa, ne 
sağlayacaktır? O hâlde şunu deneyin: düşüncelerinizi tam da bu şey 
üzerinde, Baba’nın sonsuz, özgür ve verimli sevgisi üzerinde çalıştı-
rın ve yüreklerinizin O’ndan zevk almak için işlenip işlenmediğine 
bakın.a



92 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Baba, Mesih’te gördüğümüz tüm 
sevginin kaynağıdır ve bu yüzden 
O’nu uzak ve umursamaz olarak dü-
şünmemeliyiz. Aslında Owen’a göre, 
O’na yapabileceğiniz en büyük kabalık 
sizi sevdiğine inanmayı reddetmektir: 
“O’nu hiçbir şekilde daha fazla sıkıntıya 
sokamaz ya da O’na yük olamazsınız.”b 
O bizi evlatlığa almıştır ve bizim Baba-
mız’dır.

Sonra, Oğul hem Baba’yı bize mü-
kemmel bir şekilde açıklar hem de yaşa-
mı, ölümü, dirilişi ve göğe yükselişiyle 
bizi Babamız olarak O’ndan zevk almaya 
getirir. O hâlde Oğul, vasıtasıyla Ba-
ba’yla bir araya geldiğimiz, vahyedici ve 
aracıdır. O aynı zamanda kilisenin gü-
veyidir ve sadece gelinini Babası’na ge-
tirmekten değil, aynı zamanda onunla 

tatlı bir birliktelik yaşamaktan da sevinç duyar.
Sonra Ruh bizi teselli eder. Günahımızın bizi kuşkuya, kaygıya ve katı 

yürekliliğe eğilimli kıldığı, Şeytan’ın bizi suçlamalarla korkuttuğu yerde, 
Ruh, Baba’nın sevgisinin ve Oğul’un mükemmel kurtuluşunun güvence-
sini getirir. Oğul ve Baba’yla birlikteliği hem gerçek hem de zevk alınacak 
hâle getirir. “Ve dünyanın sonuna kadar O’nun işi budur; Mesih’in vaat-
lerini zihinlerimize ve yüreklerimize getirmek, bize bunların tesellisini, 
sevincini ve tatlılığını vermek.”c

Tüm bunlar nasıl dua edeceğimiz konusunda ne anlama geliyor? Her 
üç kişiyle de birlikteliğimiz olduğuna göre, her üçüne de dua etmemiz 
oldukça doğrudur: İsa, Baba’ya dua edilmesini tavsiye eder (Yu. 16:23); İs-
tefanos, Elçilerin İşleri 7:59’da İsa’ya dua etmiştir; ve Kutsal Kitap’ta Ruh’a 
dua edildiğine dair açık örnekler bulmak daha zor olsa da, Owen bunu 
yapabileceğimiz konusunda kararlıdır: “Tanrı olan Kutsal Ruh’a, Baba ve 
Oğul’dan daha az yalvarılamaz, dua edilemez ve yakarılamaz.”d

John Owen (1616-1683) 
–o dönemde söylendiği 
gibi– “saçında sekiz topu 
ateşleyecek kadar (barut) 
tozu” vardı.



93Hristiyan Yaşamı

Bununla birlikte, normal Hristiyan duası daha zengin ve daha lez-
zetli bir şeydir: Baba, Oğul ve Ruh’un hâlihazırda zevk almakta olduğu 
paydaşlığa biz de katılırız. Yani, Babası’nın huzurunda bizim için zaten 
aracılık etmekte olan Oğul, bizi Babası’nın huzurunda kendisiyle birlikte 
olmamız için getirir. En Kutsal Yer’de Rab’bin huzuruna çıkan başkâhini 
düşünün: aynı şekilde Oğul da bizi Babası’nın huzuruna çıkarır; ve orada 
Ruh bize yardım eder (Rom. 8:26). Ve böylece Ruh bizi destekler, Oğul 
bizi getirir ve Oğlu’nun dualarını işitmekten her zaman hoşnut olan Baba 
bizi sevinçle işitir. Oğul’la birlikte, O’nda güvende olarak ve O’nun gibi 
Ruh tarafından etkin kılınarak, Babamız’a dua ederiz.

Şimdi, bu şekilde dua etmek –Ruh tarafından güçlendirilmiş olarak 
İsa’nın adıyla “Abba” diye dua etmek– gösterişli bir Hristiyan’ın teolojik 
ustalığını gösterme yolu değildir; Tanrı’nın kendi paydaşlığının ve güzel-
liğinin şeklini ortaya çıkarmaktır. Tanrı böyle olmasaydı ne kadar farklı 
olurdu bir düşünün: Diyelim ki Ruh bizi “Abba” diye haykırtmıyor, çünkü 
Tanrı gerçekten bir Baba değildir ve yanında biricik Oğlu yoktur. Böyle-
sine tek kişilik bir Tanrı kendi aşkınlığında bizi ta yukarılardan işitebilir 
miydi? Bizim mızmızlanmalarımız O’nun bana ayırdığı değerli zamanın 
kesintiye uğraması olmaz mıydı? Evet, eğer Tanrı Üçlübirlik olmasaydı, 
muhtemelen sessiz kalmak ve işitilmemeyi ummak daha iyi olurdu. Ne de 
olsa, başka hiçbir şeyin var olmasını istemiyor olabilir.

a Owen, “Communion with God,” Works içinde, 2:36.
b A.g.e., 2:21.
c A.g.e., 2:237.
d A.g.e., 2:229-30.

“Gerçek Din, Büyük Ölçüde, ...’dan Oluşur.”
Gördüğümüz her şey, bu Tanrı ile yaşamın diğer herhangi bir Tanrı ile 
yaşamdan portakalın orangutanlardan farklı olduğu kadar farklı olduğu 
anlamına gelir. Örneğin, eğer Tanrı kendisini tanımamızı ve sevmemizi 
değil de sadece kendi yönetimi altında yaşamamızı isteseydi, o zaman 



94 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

önemli olan tek şey davranışlarımız ve performansımız olurdu. Ne iste-
diğimiz, neyi sevdiğimiz ve neyden zevk aldığımız gibi daha derin, içsel 
sorular asla sorulmazdı. Oysa Hristiyan yaşamı Baba, Oğul ve Ruh’un bir-
birlerinden duydukları zevki paylaşmaya yönelik bir yaşam olduğu için, 
arzular önemlidir. Jonathan Edwards’ın ifade ettiği gibi, “Gerçek din, büyük 
ölçüde, kutsal içten duygulardan oluşur.”10 Edwards öncelikle Mesih’e du-
yulan sevgi ve O’ndan duyulan sevinci düşünüyordu ve ana eserlerinden 
birini (Religious Affections) büyük ölçüde bu inancı açıklamak için yazdı.

Edwards’ın anlatmak istediği, Ruh’un bizi Mesih için sadece dışsal bir 
performansa getirmekle değil, bizi gerçekten O’nu sevmeye ve sevincimizi 
O’nda bulmaya getirmekle ilgili olduğu gerçeğiydi. Ve böyle bir sevginin 
ifadesi olmayan herhangi bir “O’nun için” olan performans, O’na hiçbir 
zevk getirmez. Edwards böyle sevgisiz bir Hristiyanlığı soğuk bir evliliğe 
benzeterek şöyle sorar:

Eğer bir kadın kocasına karşı çok iyi davransa, ama bunu ona 
duyduğu sevgiden değil de, açıkça görülen ve kocası tarafından 
kesinlikle bilinen başka nedenlerden dolayı yapsa, kocası onun 
bu görünürdeki saygısından, tahta bir suretin onun huzurunda 
saygılı hareketler yapmasından daha fazla zevk alır mı?11

Edwards bizden “Elbette hayır!” diye kıkırdamamızı beklemektedir.
Sevdiğimiz ve zevk aldığımız şey temelde önemlidir. Dışa dönük (gö-

rünürdeki) davranışlarımızdan çok daha önemlidir, çünkü davranışları-
mızı yönlendiren arzularımızdır. Ne istersek onu yaparız. Baba, Oğul ve 
Ruh birbirlerini sever ve birbirlerinden zevk alırlar ve biz de Onlar’ın su-
retinde yaratıldığımız için Onlar’ı sevmek ve Onlar’dan zevk almak üze-
re yaratıldık. Yine de körü körüne ve aptalca bir şekilde, hepimiz başka 
şeyleri sevmeye ve onlardan zevk almaya yöneldik; gerçekte hiçbir şekilde 
bizi tatmin edemeyecek şeyler. Ancak Ruh’un ilk işi arzularımızı düzene 
sokmak, gözlerimizi açmak ve bize Baba’nın Oğul’dan, Oğul’un da Ba-
ba’dan aldığı zevki vermektir.



95Hristiyan Yaşamı

“YENİ BİR SEVGİNİN İTİCİ GÜCÜ”
Thomas Chalmers (1780-1847) gerçekten umursamayan din adamla-

rından biri olarak işe başladı. Hatta, (İskoçya’da St. Andrews yakınla-
rındaki) Kilmany cemaatinin görevlerinin haftada bir günden fazla sür-
memesi gerektiğine dair inancını açıkça belirtmiştir. Sonra, yirmi dokuz 
yaşında tehlikeli bir hastalığa yakalandı ve müjdeci akım içerisindeki 

William Wilberforce gibi kişilerin 
eserleriyle yatağa mahkum oldu.

Ayağa kalktığında, yalnızca lütuf 
yoluyla kurtuluşu vaaz etmeye heves-
li yeni bir adamdı ve kısa süre için-
de büyük kalabalıklar onu dinlemek 
için Kilmany’e akın etmeye başladı. 
Dört yıl sonra, 1815’te Glasgow’daki 
Tron Kilisesi’ne taşındı ve kürsüdeki 
bu “canlı ateşin” haberi tüm ülkeye 
yayıldı. Wilberforce günlüğüne “Tüm 
dünya Chalmers için çıldırıyor” diye 
yazdı ve abartmıyordu: binlerce kişi 
onun geniş Fife aksanını duymaya 
geliyordu; bir keresinde Chalmers ki-
liseye ancak bir pencereden girebildi.

Daha sonra St. Andrews ve Edinburgh üniversitelerinde profesörlük 
yapacak ve Free Church of Scotland (İskoçya Özgür Kilisesi) mezhebinin 
kurulmasına öncülük edecekti; ancak Glasgow’daki o yıllarda, vaazları-
nın artık ne hakkında olduğunu ve Ruh’ta nasıl yürüyeceğimizi açıklayan 
bir vaaz verdi. Vaaz 1. Yuhanna 2:15’e dayanıyordu ve “Yeni Bir İçten Duy-
gunun İtici Gücü” başlığını taşıyordu.

Sorunumuzun, doğal olarak yaşamlarımızın “dünya” için olan bir sev-
gi tarafından yönlendirilmesi ve kontrol edilmesi olduğunu açıkladı. Peki 
bu konuda ne yapabiliriz? Daha iyisini yapmaya karar vermek mi? Dünya-
nın aslında o kadar da çekici olmadığına kendimizi ikna etmeye çalışmak 

Thomas Chalmers



96 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

mı? Hayır, dedi, bu “tamamen yetersiz ve etkisizdir”, çünkü hiç kimse 
“yeni bir içten duygunun kovucu gücü olmadan eski bir içten duyguyu 
yürekten atamaz.” Neyi seveceğimizi seçemeyiz, ancak her zaman bize 
arzu edilir görüneni severiz. Dolayısıyla, sevdiğimiz şeyi ancak bir şey 
bizim için hâlihazırda sevdiğimizden daha cazip olduğunu kanıtladığın-
da değiştiririz. O hâlde Mesih’in daha iyi olduğunu gerçekten hissedene 
kadar günahı ve dünyayı sevmeye devam ederim.

Ruh’un içimizde yaptığı da budur: Rab’bin iyi, son derece iyi olduğu-
nu tatmamızı ve görmemizi sağlar ve böylece O’nu arzulamamıza neden 
olur: “O, yani sevginin Tanrısı, kendini öyle sevgi dolu niteliklerle orta-
ya koyar ki, yüreklerinizdeki sevgiyi geri çağırmak için sizin açınızdan 
imandan başka bir şey ve anlayıştan başka bir şey gerekmez.”a

Chalmers Ruh’un kılıcını böyle kullanıyordu: yüreklerin kazanılabil-
mesi için Mesih’i tanıtıyordu.

a Thomas Chalmers, The Works of Thomas Chalmers (Bridgeport: M. 
Sherman, 1829), 3:64.

Heidelberg Kateşizmi (1563) sorduğu soruda bunu zekice ifade etmek-
tedir: “Yeni insanın diriltilmesi nedir?” Cevap: “Mesih aracılığıyla Tanrı’da 
içten bir yürek sevinci duymak ve Tanrı’nın iyi isteği uyarınca her türlü iyi 
işte sevgiyle ve zevkle yaşamaktır.”12

Baba ve Oğul’un Ruhu, bizi yalnızca “iyilik yapmamız” için güçlen-
dirmekle asla ilgilenmez. O’nun arzusu (ki Baba ve Oğul’un arzusu da 
budur) bizi Mesih aracılığıyla Tanrı’dan öylesine içten bir zevk almaya gö-
türmektir ki, O’nu tanımaktan zevk alalım, O’nun tüm yollarından zevk 
alalım ve bu nedenle O’nun istediği gibi davranmak isteyelim ve O’nu 
kederlendirme düşüncesinden nefret edelim.



97Hristiyan Yaşamı

Sadeleştirilmiş Kurtuluş
Ruh’un verdiği yaşam ne de güzeldir! Bize kendisini verir; Baba, Oğul ve 
Ruh’un güzel paydaşlığını bize açar; ve yüreklerimizi, Onlar’ın birbirle-
rinden duydukları memnuniyeti ve zevki paylaşmaları için kazanır. Bunu 
bilen kim, tek kişilik bir Tanrı’ya dair “daha temiz”, daha yalın fikri tercih 
edebilir? Çünkü Tanrı’yı sadeleştirip yalınlaştırırsanız, O’nun kurtarışını 
da sadeleştirip sıradanlaştırmanız gerekir. Sevgi, neşe ve paydaşlıkla dolu 
bir yaşam yerine, elinizde kalan tek şey dinin sulu çorbası olacaktır. Sevgi 
dolu bir Baba yerine, uzak bir hükümdar; paydaşlık yerine, sözleşme. Böy-
le bir ruh, kişi için sevgili Oğul’da hiçbir güvenlik, hiçbir yürek değişimi, 
Tanrı’da hiçbir sevinç getiremez.

Teolojik karmaşadan çok ama çok uzakta, Tanrı’nın Baba, Oğul ve Ruh 
olması Hristiyan yaşamını güzelleştiren şeydir.

Cennetin Ailesi
Bu güzelliğin anahtar bileşenlerinden biri de her şeyin ne kadar dostane 
ve ailevi olduğudur. Baba Tanrı kendisi olmaktan zevk alır: Oğlu’ndan 
zevk alır, ona Baba olmaktan zevk alır ve tüm bunlar o kadar çoktur ki, 
Babalığını ve paydaşlığını yaratacaklarıyla paylaşmayı seçmiştir. Ve böy-
lece, bu Tanrı yarattığında, “insanı kendi suretinde yarattı, onu Tanrı’nın 
suretinde yarattı. Onları erkek ve dişi olarak yarattı” (Yar. 1:27). Aile ilişki-
lerini seven bu Tanrı, bir erkek ve bir kadın, bir koca ve bir eş yaratır; bir 
aile yaratır ve insanları birbirleriyle paydaşlık için tasarlar. Baba, Oğul ve 
Ruh her zaman birbirleriyle paydaşlığı bildikleri için, Tanrı’nın suretinde-
ki bizler de paydaşlık için yaratıldık.

Elbette paydaşlığa değer vermedik ve verme eğiliminde de değiliz; ya 
da en azından kendi yolumuzu bulmaya verdiğimiz kadar değer vermiyo-
ruz. Yaratılış 3’te Adem ve Havva kendilerini sevmeye başladıklarında, sa-
dece Rab Tanrı’dan uzaklaşmakla kalmadılar; birbirlerinden de uzaklaştı-
lar. Böylece sadece Rab’le olan ilişkileri bozulmakla kalmadı, birbirleriyle 
olan ilişkileri de bozuldu: Birbirlerinin önündeki açık çıplaklıklarından 
utanarak incir yapraklarının arkasına saklandılar ve birbirlerini suçlama-
ya başladılar. Ve çok geçmeden Kayin Habil’i öldürür, Lemek intikam ha-
yalleri kurar ve insan ailesi sevgisizlik ve kötülükle parçalanır.



98 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Ancak Üçlübirlik Tanrısı’nın aileden aldığı zevk hâlâ devam etmekte-
dir. Ve böylece Baba, Oğul’u sadece bizi kendisiyle barıştırmak için değil, 
aynı zamanda dünyanın Onlar’ın uyumunu yansıtan bir uyum yeri olması 
için bizi birbirimizle barıştırmak üzere gönderir. Pavlus’un yazdığı gibi, 
Oğul’un amacı,

bu iki topluluktan [Yahudi ve Yahudi olmayan] kendisinde yeni 
bir insan yaratarak esenliği sağlamak, düşmanlığı çarmıhta öl-
dürmek ve çarmıh aracılığıyla bir bedende iki topluluğu Tan-
rı’yla barıştırmaktı. O gelip hem uzakta olan sizlere hem de ya-
kındakilere esenliği müjdeledi. O’nun aracılığıyla hepimiz tek 
Ruh’ta Baba’nın huzuruna çıkabiliriz. (Ef. 2:15-18)

Ruh, erkek ve kadın, siyah ve beyaz, Yahudi ve Yahudi olmayan herkesi 
aynı birleştirici Tanrı sevgisine kazanır ve bu sevgi birbirimize karşı yü-
rekten bir sevgiye dönüşür. Bizi Oğul’la birleştirir, böylece birlikte “Abba” 
diye haykırır ve birbirimizi gerçekten kardeşler olarak tanımaya başlarız. 
Çünkü yeni insanlık yeni bir ailedir; Baba’nın yayılan ailesidir.

İsa’nın imanlılar için Babası’na yaptığı başkâhinlik duasının merkezin-
de “bizim bir olduğumuz gibi bir olsunlar” (Yu. 17:22) isteği yer alır. Bu, 
tek kişilik bir Tanrı’dan istenebilecek türden bir talep değildir. Böyle bir 
Tanrı elbette “bir”likten (teklikten) hoşlanırdı –ne de olsa o Bir’dir– ama 
bu İsa’nın aklındakinden çok farklı bir “bir”lik olurdu.

Tek kişilik Tanrı için “bir”lik aynılık anlamına gelecektir. Sonsuzluk 
boyunca yanında kimse olmadan tek başına olan böyle bir Tanrı, neden 
başkalarına ve onların farklılıklarına değer versin ki? Allah’ın nasıl çalış-
tığını bir düşünün: onun etkisi altında, Nijerya, İran ve Endonezya’nın bir 
zamanlar farklı olan kültürleri, kasıtlı olarak ve giderek artan bir şekilde 
aynı hâle getirilmiştir. İslam bireyler, uluslar ve kültürler için eksiksiz bir 
yaşam biçimi sunmakta, onları tek bir dua etme, tek bir evlenme, satın 
alma, savaşma, ilişki kurma, hatta bazılarına göre tek bir yeme ve giyinme 
biçimine bağlamaktadır.



99Hristiyan Yaşamı

Üçlübirlik Tanrısı için “bir”lik, birlik anlamına gelir. Baba’nın Oğlu’yla 
kesinlikle bir olduğu ama yine de Oğlu olmadığı gibi, İsa da imanlıların 
bir olması için dua eder ama hepsinin aynı olması için değil. Erkek ve dişi 
olarak, bu Tanrı’nın suretinde yaratıldık ve aramızdaki diğer pek çok gü-
zel farkla birlikte, Üçlübirlik Tanrısı’nın her birimizi eşsiz kılma biçimine 
değer vererek bir araya geliyoruz.

Çeşitli ruhsal armağanlar vardır, ama Ruh birdir. … Bütün be-
den göz olsaydı, nasıl duyardık? Bütün beden kulak olsaydı, na-
sıl koklardık? Gerçek şu ki, Tanrı bedenin her üyesini dilediği 
biçimde bedene yerleştirmiştir. Eğer hepsi bir tek üye olsaydı, 
beden olur muydu? Gerçek şu ki, çok sayıda üye, ama tek beden 
vardır. (1.Ko. 12:4, 17-20)

Bu yüzden Baba, Oğul ve Ruh sadece bizi kendileriyle paydaşlığa ça-
ğırmakla kalmazlar; yeryüzünde uyum olsun, farklı cinsiyetlerden, dil-
lerden, hobilerden ve armağanlardan insanlar esenlik (barış) ve sevgide 
bir olsunlar ve bir gün tek bir yürek ve tek bir sesle haykırabilelim diye 
Onlar göksel uyumlarını paylaşırlar: “Kurtarış, tahtta oturan Tanrımız’a 
ve Kuzu’ya özgüdür” (Vahiy 7:10). Ve Tanrı’nın ailesinin varlığıyla dün-
yaya duyurduğu şey de budur: Uyum Tanrısı dünya esenliği (barışı) için 
umuttur; düşmanları, rakipleri ve yabancıları babalık şefkati altında sevgi 
dolu tek bir ailede birleştirebilir ve birleştirecektir.
İleriye Doğru ve Dışarıya Doğru
Bazı aileler kendi içlerine kapanmayı sever ama bu aile öyle değil. Hayır, 
dışa dönük Baba, tüm yaşamın ve sevginin asıl kaynağı, dışa dönük bir 
ailenin reisidir. O’nun yaşamı ve varlığı sevgisiyle dışarı çıkmaktadır ve 
paylaşmaları için çocuklarına verilen yaşam da budur.

Buna giden iyi bir yol, İsa’nın dirilişten sonra arkadaşlarına söylediği 
ilk sözlerle başlar. İlk Diriliş gününün akşamında İsa öğrencilerine geldi 
ve şöyle dedi: “ ‘Size esenlik olsun! … Baba beni gönderdiği gibi, ben 
de sizi gönderiyorum.’ Bunu söyledikten sonra onların üzerine üfleyerek, 
‘Kutsal Ruh’u alın!’ dedi” (Yu. 20:21-22).



100 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Öğrenciler hiç şaşırmamış olmalıydılar. İsa onlara dirileceğini söyle-
miş ve “Baba ne yaparsa Oğul da aynı şeyi yapar” demişti (Yu. 5:19). Ba-
ba’nın yaptığı ilk şey elbette Oğul’u sevmek ve Ruhu’nu Oğul’un üzerine 
üflemektir. Aynı şekilde, Babası’nın yaptığı gibi, İsa da öğrencilerinin üze-
rine Ruhu’nu üfler. Aslında onlara zaten söylemişti: “Baba’nın beni sevdiği 
gibi, ben de sizi sevdim” (Yu. 15:9). Aynı zamanda Baba, Oğul’u gönderir; 
ve İsa da Babası gibi yaparak öğrencilerini gönderir. Babası’nın Oğlu.

Bu, Müjde hizmetlerinin nasıl göründüğünü tamamen değiştirir. Çün-
kü bu durumda Tanrı cennette uzanmış, daha fazla hizmetkâr edinebil-
mek için bize müjdelemeye devam etmemizi emrediyor değildir. Eğer du-
rum böyle olsaydı, müjdeleme çok fazla kişisel motivasyon gerektirirdi ve 
kilisenin böyle düşündüğü zamanları anlayabilirsiniz, çünkü kilise böyle 
düşündüğünde müjdeleme daha adrenalinli satış elemanlarına/profes-
yonellere bırakılır. Ancak gerçek çok farklıdır. Gerçek şu ki, Tanrı zaten 
Müjde hizmetindedir: Baba, Oğlu’nu ve Ruhu’nu sevgiyle göndermiştir. Bu 
doğrudan O’nun doğasının dışa yansımasıdır.

Bu demek oluyor ki, dışarı çıkıp Tanrı’nın büyük sevgisinin bilgisini 
paylaştığımızda, Tanrı’nın kim olduğu hakkında çok derin bir şeyi yan-
sıtmış oluruz. Çünkü İsa bizi gönderdiğinde, Tanrı’nın kendi yaşamının 
Müjde’ye yönelik, cömert, dışa dönük şeklini paylaşmamıza izin vermek-
tedir. İbraniler’in yazarı bunu şöyle ifade eder: “İsa da kendi kanıyla halkı 
kutsal kılmak için kent kapısının dışında acı çekti [yani Tanrı halkının 
bulunduğu yerin dışına çıktı]. Öyleyse biz de O’nun uğradığı aşağılanmaya 
katlanarak ordugahtan dışarıya çıkıp yanına gidelim” (İbr. 13:12-13). Başka 
bir deyişle, İsa orada, reddedildiği yerde bulunur. Günahkârları çocukla-
rı olarak geri getirebilmesi için Baba O’nu oraya göndermiştir. Hristiyan 
yaşamı, O’nun olduğu yerde olmak, O’nun gönderiliş şekline katılmaktır.

Ya niyet? Şimdi, Baba Oğlu’nu neden gönderdi? Çünkü Baba Oğul’u 
sevmekten o kadar zevk almıştır ki, sevgisinin başkalarında da olmasını 
istemiştir. Yuhanna 17:25-26 şöyle der: “Adil Baba, dünya seni tanımıyor, 
ama ben seni tanıyorum. Bunlar da beni senin gönderdiğini biliyorlar. 
Bana beslediğin sevgi onlarda olsun, ben de onlarda olayım diye senin adını 
onlara bildirdim ve bildirmeye devam edeceğim.”



101Hristiyan Yaşamı

Ya Oğul neden gitti? Çünkü şöyle der: “Dünyanın, Baba’yı sevdiğimi 
ve Baba’nın bana buyurduğu her şeyi yerine getirdiğimi anlamasını istiyo-
rum” (Yu. 14:31). Yani Baba Oğul’u O’nu çok sevdiği için (ve bu sevginin 
paylaşılmasını ve bu sevgiden zevk alınmasını istediği için) gönderdi ve 
Oğul da Babası’nı çok sevdiği için (ve bu sevginin paylaşılmasını ve bu 
sevgiden zevk alınmasını istediği için) gitti. Müjde hizmeti, sevginin taş-
masından, paydaşlığın sınırsız zevkinden gelir.

Bu, Baba ve Oğul için de böyledir; bizim için de böyledir. Ruh bizi 
Onlar’ın zevkini paylaşmamız için yakalar ve Onlar’ı tanıtma isteğimizi 
körükleyen de Onlar’daki bu zevktir. Ruh’un neden olduğu paydaşlıktan 
alınan zevk, Baba ve Oğul’a duyulan sevginin artması; bizi Onlar’ın dün-
yaya duydukları sevgiyi paylaşmaya yöneltir. İbadet ettiğimiz şeye benzer 
hâle geliriz.

Püriten Richard Sibbes bir keresinde, bir Hristiyan’ın Tanrı’nın övgü-
lerini dünyaya söylemesinin, öten bir kuşa benzediğini söylemişti. Kuş-
lar en yüksek sesle, dediğine göre, güneş doğup onları ısıttığında öterler; 
Hristiyanlar da böyledir: Dünyanın Işığı tarafından, Mesih’teki Tanrı sev-
gisi tarafından ısıtıldıklarında, işte o zaman en yüksek sesle öterler.

Güneşin parıltısı ilkbaharda zavallı yaratıklar olan kuşların ru-
hunu şarkı söylemek için nasıl genişletirse, Tanrı’nın Mesih’teki 
tatlı sevgisinin kavranması da aynı şekilde insanın ruhunu ge-
nişletir ve onu sevinç ve şükranla doldurur. İnsan sevince boğu-
lur; şöyle ki, tüm yaşamı sevinç ve şükranla dolup taşar.13

Sibbes oldukça haklıydı, çünkü “ağız yürekten taşanı söyler” (Mat. 
12:34). Eğer Mesih’ten zevk almazsam, O’ndan söz etmem. Ya da belki 
daha kötüsü, konuşurum ama sevgisiz ve zevksiz bir şekilde bunu yapa-
rım; ve eğer ağzım yüreğimi ele verirse, insanlar istenmeyen bir Mesih’ten 
söz edildiğini duyacaklardır. Ve bunu kim ister ki?

Ruh elbette bu tür sevgisiz müjdelemeyi kullanabilir. Ama O’nun asıl 
işi bizi Tanrı’nın sevgisinin güneşine getirmek ve orada tutmaktır. İşte 
orada yürekten şakırız; işte orada, Mesih’te kalarak meyve veririz. Ruh, 



102 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Tanrı’nın çocuklarını Baba ve Oğul’un karşılıklı sevincine getirerek Tan-
rı’nın Üçlübirlik yaşamını paylaşır ve orada Tanrımız gibi oluruz: verimli 
ve yaşam veren.



“Var mı Senin Gibisi
İlahlar Arasında, Ya RAB”

Ateistler Nasıl Haklı?
Yaklaşık son iki yüz yıldır, Batı’da ateizm her zamankinden daha fazla gü-
ven ve güçle ilerliyor. Ateizmin haykırışları sadece Tanrı ve din olmadan 
yaşamayı tercih eden sıradan insanları yüreklendirmekle kalmadı; aynı 
zamanda yeni, aşırı saldırgan bir “anti-teistler” takımına da ilham verdi. 
Tanrı’nın olmadığı yönündeki ön cephe argümanını aşan bu anti-teist-
ler, Tanrı’nın var olması ihtimalinin bile kötü bir şey olacağını savunmaya 
başladılar. Tanrı inancı bir çocuğun rahat battaniyesi gibi değil, bir çocu-
ğun kâbusu gibidir.

Neden? Bu argüman hem büyüleyici hem de derinlemesine açıklayı-
cıdır. God Is Not Great (Tanrı Büyük Değildir) kitabının yazarı –ve militan 
“Yeni Ateizm”in dört atlısından biri olan– Christopher Hitchens bunu 
şöyle ifade ediyor:

[Bir Tanrı olması fikri] doğruysa bu oldukça korkunç olurdu. 
Eğer yaptığınız her şey sürekli, tam, yirmi dört saat ilahi bir 
gözetim ve denetim altında olsaydı, ana rahmine düştüğünüz 
andan öldüğünüz ana kadar ilahi bir varlık tarafından izlenme-
diğiniz, kontrol edilmediğiniz ve denetlenmediğiniz bir uyku ya 
da uyanıklık anınız olmazdı. … Bu Kuzey Kore’de yaşamak gibi 
bir şey olurdu.1

Hitchens’a göre Tanrı Hükümdar’dır ve bu nedenle tanımı gereği gök-
yüzündeki bir Stalin, bir Diktatör olmalıdır. Ve aklı başında kim böyle 

5



104 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

bir varlığın var olmasını ister ki? Başka bir deyişle, anti-teistin sorunu 
Tanrı’nın varlığından ziyade Tanrı’nın karakteriyle ilgilidir. Tanrı’nın varlı-
ğına karşı yazacak ve savaşacaktır, çünkü böyle bir varlığın düşüncesi onu 
tiksindirmektedir. Bu Tanrı, yüce değildir.

Ama Üçlübirlik Tanrısı, o Tanrı değildir. Belli ki Hitchens’ın kafasın-
da Tanrı’nın temelde Hükümdar, Her Şeyin Başında Olan, “denetim ve 
gözetim” ile karakterize edilen bir varlık olduğu vardır. Ancak eğer Tanrı 
temelde çok şefkatli ve sevgi dolu bir Baba ise ve hükümdarlığını sade-
ce kim olduğuna göre, yani bir Baba olarak uyguluyorsa, resim tamamen 
değişir. Bu durumda, O’nun çatısı al-
tında yaşamak Kuzey Kore’de yaşamak 
gibi değil, Hitchens’ın bizzat arzu ettiği 
türden şefkatli bir babanın evinde ya-
şamak gibidir.

Ateizmin ilerleyişinin, kilisenin 
Üçlübirlik konusundaki gerilemesiyle 
paralellik göstermesi çok mu tesadüf-
tür? On dokuzuncu yüzyıl, Marx’ın 
dini “halkın afyonu” olarak gördüğü 
ve Nietzsche’nin “Tanrı öldü” diye ilan 
ettiği yüzyıldı. Ve bu yüzyıl, belki de o 
yüzyılın en tanınmış teoloğu Friedrich 
Schleiermacher’in Üçlübirliği Hris-
tiyan inancının sadece bir eki hâline 
getirmesiyle açıldı; ve aynı yüzyıl, bu 
teoloğun en büyük halefi Adolf von 
Harnack’ın, Üçlübirliği felsefi bir çürüme yığını olarak tamamen reddet-
mesiyle kapandı. Elbette teologlar ateistleri beslemiyorlardı, ama kiliseyi 
silahsızlandırıyorlardı; böylece ateistler ciddi bir muhalefetle karşılaşma-
dan yollarına devam edebiliyorlardı. Çünkü eğer Tanrı bir Baba değilse, 
Oğlu yoksa ve çocukları da olmayacaksa, o zaman yalnız, uzak ve ula-
şılmaz olmalıdır; eğer Üçlübirlik değilse ve bu yüzden özünde sevgi dolu 
değilse, o zaman hiç Tanrı olmaması daha iyi görünür.

Friedrich Schleiermacher 
(1768-1834)



105“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

Ateistler bu konuda yalnız değildir. New Age ve neopaganizmden, Vika 
ve eski batıl inançlara kadar çeşitli alternatif ruhaniliklere olan popüler 
yöneliş, rutin olarak kişisel bir Tanrı fikrinden hoşlanmama ile bağlan-
tılıdır. Çünkü böyle bir varlık en iyi ihtimalle korkunç bir şekilde can 
sıkıcı, en kötü ihtimalle de çok çok daha karanlık bir şey değil midir? 
Kendi deneyimlerime göre, Hristiyan olmayan öğrencilerle konuşurken, 
inanmadıkları Tanrı’yı tarif ettiklerinde, kulağa İsa Mesih’in sevgi dolu 
Babası’ndan çok Şeytan gibi geldiğini tekrar tekrar görüyorum: açgözlü, 
bencil, kavga çıkarmaya hazır ve tamamen sevgiden yoksun. Ve eğer Tanrı 
Baba, Oğul ve Ruh değilse, bu kişiler haklı değiller mi?

İsrail’in Alternatifi
Ancak Kutsal Kitap’ın Tanrısı ne kadar radikal ve ezici bir şekilde farklı-
dır! Muhtaç, yalnız ve bencil değil, cömert, sevgi dolu ve özünde kendini 
veren bir Tanrı. Karl Barth şöyle yazmıştır:

Tanrı’nın Üçlübirliği, O’nun güzelliğinin sırrıdır. Bunu inkâr 
edersek, ışıltısız ve neşesiz (ve mizahsız!) bir Tanrı’ya sahip olu-
ruz; yani güzelliği olmayan bir Tanrı’ya. Gerçek ilahiliğin say-
gınlığını ve gücünü yitirerek Tanrı, güzelliğini de yitirir. Ancak 
tek Tanrı’nın Baba, Oğul ve Kutsal Ruh olduğu gerçeğine bağlı 
kalırsak, genel anlamda da ayrıntılarda da şu gerçekten kaçama-
yız: Tanrı, diğer her şeyin yanı sıra, güzeldir de.2

Eğer Tanrı Baba, Oğul ve Ruh değilse, o zaman kesinlikle reddedile-
bilir: sevgisiz, ışıltısız ve güzel değildir. Kim böyle bir Tanrı’nın herhangi 
bir güce sahip olmasını, hatta var olmasını ister ki? Ancak Kutsal Kitap’ın 
Üçlübirlik olan ve yaşayan Tanrısı Güzellik’tir. İşte gerçekten isteyebileceği-
miz ve egemenliğinden tüm yüreğimizle sevinç duyabileceğimiz bir Tanrı.

Birkaç yıl önceki trajik ölümüne kadar King’s College London’da Hris-
tiyan doktrini profesörü olan Colin Gunton, Üçlübirliğin yarattığı temel 
farklardan birini şöyle özetlemiştir: “Karşılaştığımız sıfatlar [yani ilahi 
özellikler] arasında öne çıkanlardan biri, ilahi merhamet olmuştur; oysa 



106 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

merhamet, ilahi Olan’a dair ‘doğal’ bir anlatımda sıfatlar listesinde nadi-
ren üst sıralarda yer alır. … Merhamet, varlığının merkezinde başkasını 
sevmenin yer aldığı bir Tanrı’nın eylemlerinin düşmüş zaman ve tarih 
içinde dışa yansımasıdır.”3

Yani, eğer Tanrı kişisel olmasaydı, merhametli olamazdı (nesneler mer-
hamet göstermez); ama eğer Tanrı tek bir kişi olsaydı, o zaman başkaları 
için olan sevgisi O’nun varlığının merkezinde olmazdı. Ezelde sevebile-
ceği hiç kimse olmazdı. Dolayısıyla, doğası gereği merhamet göstermeye 
meyilli olan tek Tanrı, Oğlu’nu Ruh aracılığıyla ezelden beri sevmiş olan 
Baba’dır. Sevgi ve merhamet gibi üstün nitelikler ancak bu Tanrı’da yük-
sek bir yere sahiptir.

O hâlde Hristiyanların hangi Tanrı’ya iman ettikleri konusunda açık 
ve net olmaları son derece önemlidir. Herhangi bir “Tanrı’ya” değil, bu 
Tanrı’ya iman ettiğimiz bilinmelidir. Bu, özellikle günümüzde hayati gö-
rünmektedir. Ve bu sadece iman etmeyenlerin iyiliği için değildir. Jean 
Calvin günahkâr insan zihninin “daimî bir put fabrikası”4 gibi olduğunu, 
yani hepimizin zihnimizde Tanrı’nın doğasını sürekli çarpıttığımızı, Işık-
ların Babası’nı olduğundan daha az ve şeytani gösterdiğimizi söylemiştir. 
Aslında bu eğilim tüm ruhsal soğukluğun kaynağıdır, çünkü Tanrı’nın 
gerçekten de gökyüzündeki bir Stalin olduğundan şüphelendiğimizde, el-
bette O’ndan kaçarız.

Burada gerçek bir meydan okumayla karşı karşıyayız; çünkü Baba, 
Oğul ve Ruh’un arkasında ve önünde herhangi bir “Tanrı” varmış gibi “ge-
nel olarak Tanrı” hakkında konuşmak çok kolaydır. Tanrı’nın değişmezli-
ği, yüceliği, egemenliği ve benzerleri hakkında konuşurken bile bu tür bir 
“Tanrı konuşması” yapabiliriz ve yine de hangi Tanrı’dan bahsettiğimizi 
netleştiremeyiz. Tek kişilik Tanrı görkemli, değişmez ve güçlü olarak ta-
nımlanabilir; ancak tüm bu özellikler, o Tanrı’nın özellikleri olduğunda, 
dehşet verici olacaktır. Sevgisizliğinde değişmez midir? Korkunç gücünü 
hangi amaçla kullanır? Ve onun yüceliği tam olarak nedir?

Ancak Tanrı’nın Üçlübirlik oluşu, O’nun hakkında kullandığımız her 
sözcüğün tadını ve anlamını değiştirir. Örneğin, O’nun yüceliği diğer tan-
rıların yüceliğinden tamamen farklıdır; gücü ve adaleti oldukça eşsizdir. 



107“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

Aslında, Tanrı’nın özelliklerinden –örneğin Tanrı’nın görkeminden– söz 
ettiğimizde ve Baba, Oğul ve Ruh’un görkeminden söz ettiğimizi açıkça 
belirttiğimizde, Tanrı’nın yüceliği, başka türlü görebileceğimizden sonsuz 
derecede daha güzel bir şey olarak kendini gösterir. Elbette, şimdilik diri 
Tanrı’nın yüceliğini putların yüceliğinden ayırmış olduk.

Örnek olarak Tanrı’nın ululuğunu ele alalım. Eğer Aristoteles’in Tan-
rısı, yani “Hareket Ettirilmeyen Hareket Ettirici”, Tanrı olsaydı, o zaman 
onun ululuğu tamamen ve sadece yasaklayıcı olurdu. Aristoteles’in inan-
cına göre, Tanrı’nın ululuğunun mükemmelliği, diğer her şeyin O’ndan 
kendisinin dikkate alamayacağı kadar aşağıda olduğu anlamına geliyor-
du. Tanrı, üzerinde derin derin düşüneceği kendi mükemmel ululuğu 
varken, neden başka bir şey düşünsün ki? Bu durumda O’nun ululuğu, 
bizim O’nun için önemsiz olduğumuz anlamına gelirdi.

Ama eğer Tanrı dışa dönük bir Tanrı’ysa, eğer temelde “varlığının mer-
kezinde başkasını sevmenin yer aldığı” yaşam veren bir Baba’ysa, o zaman 
O’nun ululuğu da dışa dönük olmalıdır. Ve Kutsal Yazılar’da gördüğümüz 
de tam olarak budur: Tanrı’nın ululuğu, kendisi çıkıp harekete geçtiğin-
de, halkını kurtardığında ve kötülüğü yeryüzünden silkelediğinde ortaya 
çıkar. O’nun ululuğu, sevgi dolu bir ululuktur. Mezmur 113’teki imgelerin 
çarpıcı zıtlıklarını düşünün: “Var mı Tanrımız RAB gibi, yücelerde otu-
ran, göklerde ve yeryüzünde olanlara bakmak için eğilen? Düşkünü yer-
den kaldırır, yoksulu çöplükten çıkarır” (Mez. 113:5-7). Khaled Anatolios 
şu yorumu yapar: “İbrani Kutsal Yazıları’nda ilahi ululuğun en belirgin 
özelliği, kendiyle meşgul olmak yerine alçakgönüllülere merhamet etmek-
tir.”5 Gerçekten de, bu tür merhamet gösterimleri Baba’nın Oğlu’na olan 
sevgisindeki ezelî ululuğun dışa yansımasıdır.

Bu bölümün geri kalanında yapmak istediğim şey, Tanrı’nın Üçlübirlik 
oluşunun, O’nun hakkında kullandığımız bazı sözcükleri nasıl şekillen-
dirdiğini görmektir. Başka bir deyişle, Üçlübirliğin, Tanrı hakkında dü-
şünme şeklimizde yarattığı bazı farklılıkları görmektir. Ve bunu yaparken 
yardım için özellikle Jonathan Edwards’a başvuracağım: birçok alanda ol-
duğu gibi bu alanda da Edwards’ın esrarengiz bir şekilde ileri görüşlü, net 
ve evet, yardımcı olduğunu gördüm. Şimdi, Tanrı’yı tanımlamak için pek 



108 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

çok sözcük kullanıyoruz ve bu kitabın içerisinden bir canavar çıkarmak 
istemiyorum, bu yüzden çok detaya girmeyeceğiz ve sadece üç önemli ala-
na bakacağız: Tanrı’nın kutsallığı, Tanrı’nın gazabı ve Tanrı’nın yüceliği. 
Üçlübirlik bu ifadeleri nasıl aydınlatır ve tanımlar?

En Yüksek Güzellik
İlk olarak: Tanrı’nın kutsallığı. “Eyvah!” diye iç geçirebilirsiniz ve bunu 
anlarım, çünkü Üçlübirlik olmadan kutsallık naftalin kokar, hintyağı sü-
ren muhafazakâr bir yaşlı kadın gibi görünür. Ve kutsallık olduğu iddia 
edilen şeylerin çoğunda tam da bu hava var: tümüyle dikenlilik ve tutucu-
luk. İnsanlar “Evet, Tanrı sevgi doludur ama aynı zamanda kutsaldır” gibi 
şeyler bile söylüyorlar; sanki kutsallık sevgisiz bir şeymiş, Tanrı’nın çok 
sevgi dolu olmasını engelleyen soğuk tarafıymış gibi.

Zırva! Saçmalık! Ya da en azından Baba, Oğul ve Ruh’un kutsallığın-
dan bahsediyorsanız öyledir. Hayır, dedi Jonathan Edwards:

Kutsallık çok güzel, çok sevimli bir şeydir. İnsanlar çocukluk-
larından itibaren kutsallıkla ilgili garip fikirlere kapılırlar; san-
ki kutsallık melankolik, kasvetli, ekşi ve nahoş bir şeymiş gibi; 
oysa kutsallıkta tatlı ve büyüleyici güzellikten başka bir şey yok-
tur. Bu en yüksek güzellik ve sevimliliktir, diğer tüm güzellikle-
rin çok üstündedir; bu ilahi bir güzelliktir.6

O hâlde kutsallık nedir? Kutsal Kitap’ta kutsallık için kullanılan söz-
cüklerin temel anlamı “ayrılmış olmak”tır. Ama sorunlarımız burada baş-
lar, çünkü doğal olarak ben sevimli olduğumu düşünüyorum. Dolayısıyla, 
Tanrı benden “ayrı” ise, sorunun O’nda olduğunu varsayıyorum (ve tüm 
bunları en ince, en bilinçaltına dayalı şekilde yapabiliyorum). O’nun kut-
sallığı benim mutlu ve sağlıklı sevimliliğimin fazla titizce bir reddi gibi 
görünüyor.

Şimdi kendi havamı söndürmeye cesaret edeyim mi? Etmeliyim. Çün-
kü gerçek şu ki ben soğuk, bencil, kötü niyetli, karanlık ve pislik dolu 
biriyim. Ve Tanrı kutsaldır –benden “ayrıdır”– tam da böyle (benim gibi) 



109“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

olmadığı için. Bizden kendini beğenmişlikle değil, O’nda bizde olduğu 
gibi çirkin özelliklerin bulunmaması gerçeğiyle ayrılır. Edwards, “Tanrı 
Tanrı’dır,” diye yazmıştır, “ve diğer tüm varlıklardan ayrılır [yani, onlar-
dan ayrılmış durumdadır] ve en başta ilahi güzelliğiyle onlardan üstündür” 
(kutsallık ve güzellik arasındaki bağlantı için Mezmur 96:9 gibi ayetlere 
bakın).7

Tek kişilik bir Tanrı’nın kutsallığı oldukça farklı bir şey olurdu. Onun 
kutsallığı diğerlerinden ayrı olmakla ilgili olurdu. Başka bir deyişle, kut-
sallığı tamamen mesafeli bir uzaklıkla ilgili olurdu. Ancak Baba, Oğul ve 
Ruh’un kutsallığı tamamen sevgiyle ilgilidir. Bu Tanrı’nın kim olduğu göz 
önüne alındığında, öyle olmalıdır. Yine Edwards: “Tanrısal özyapının hem 
kutsallığı hem de mutluluğu bu sevgiden oluşur. Daha önce de kanıtladı-
ğımız gibi, tüm yaratıkların kutsallığı özünde ve özet olarak Tanrı’ya ve 
diğer yaratıklara duyulan sevgiden oluşur; Tanrı’nın kutsallığı da sevgisin-
den, özellikle de Baba ve Oğul arasındaki mükemmel ve yakın birlik ve sevgiden 
oluşur.”8

Üçlübirlik Tanrısı’nın kutsallığı; Baba ile Oğul arasında var olan sevgi-
nin mükemmelliği, güzelliği ve mutlak saflığıdır. Bu Tanrı’nın sevgisinde 
kirli ya da kötü niyetli hiçbir şey yoktur ve böylece kutsaldır. Benim sevgim 
doğal olarak sapkın ve yanlış yönlendirilmiş bir sevgidir; ama O’nun sev-
gisi mükemmellikte benimkinden ayrılır. Ve dolayısıyla, Üçlübirlik Tan-
rısı’nın kutsallığı, O’nun sevgisini azaltmaz ya da soğutmaz; kutsallığı, 
taşan sevgisinin berraklığı ve lekesizliğidir.

Tüm bunlar imanlı için kutsal olmanın, Tanrı’ya yaraşır olmanın, baş-
ka bir deyişle Tanrı gibi olmanın ne anlama geldiğini çarpıcı bir şekilde 
etkiler. Başka bir Tanrı gibi olmak oldukça farklı görünecektir. Eğer Tanrı 
kendi içine kıvrılmış bir varlıksa, o zaman O’nun gibi olmak için benim 
de O’nun gibi olmam gerekir. Eğer Tanrı, Aristoteles’in ebediyen içe bakan 
Tanrısı’ysa, o zaman bolca içe bakış yapmak tam da gereken şey gibi görü-
nüyor. Çünkü Tanrı’nın neye benzediğini düşündüğümüz bizim Tanrı’ya 
yaraşırlığımızı şekillendirmelidir ve Tanrı’ya yaraşırlığın ne olduğuyla il-
gili düşüncemiz, Tanrı hakkında ne düşündüğümüzü ortaya koyar. Örne-
ğin, sevgi ve ilişki Tanrı’nın varlığının merkezinde olmasaydı, ne olurdu? 



110 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

O zaman Tanrı’ya benzerlikte büyümeye çalışırken bu özellikler de benim 
için öne çıkmayacaktı. Başkalarını unutun. Eğer Tanrı tek ve yalnızsa, bir 
münzevi olun. Eğer Tanrı zalim ve kibirliyse, zalim ve kibirli olun. Eğer 
Tanrı Vikinglerin sevdiği türden aşırı cinsel ilişki düşkünü, bira içen bir 
savaş tanrısıysa, öyle olun. (Yine de lütfen öyle olmayın da.)

Ama bu Tanrı’yla, en büyük iki buyruğun “Tanrın Rab’bi sev” ve “Kom-
şunu kendin gibi sev” olmasına şaşmamalı. Çünkü bu, Tanrı gibi olmak-
tır; Baba ve Oğul’un birbirlerine duydukları sevgiyi paylaşmak ve sonra 
onlar gibi dünyaya bu sevgiyle dolup taşmaktır. Ya da örneğin Levililer 
19’a bakın, burada Rab ünlü bir şekilde şöyle der: “Kutsal olun, çünkü ben 
Tanrınız RAB kutsalım” (Lev. 19:2). Orada kutsallık neye benzemektedir? 
Putlara dönmemek ama uygun paydaşlık sunularıyla Rab’be gelmek anla-
mına gelir (Lev. 19:4-8). Yani, Rab’le paydaşlık anlamına gelir. Yoksullara 
kötü davranmamak, yalan söylememek, hırsızlık yapmamak vb. anlamı-
na gelir (Lev. 19:10-16); yani şu anlama gelir: “Kardeşine yüreğinde nefret 
beslemeyeceksin … komşunu kendin gibi seveceksin” (Lev. 19:17-18). Ra-
b’bi sevmek, komşuyu sevmek; kutsallığın kalbi ve Üçlübirlik Tanrısı’nın 
halkının O’na nasıl benzeyeceğidir.

Bu Tanrı’nın güzel ve sevgi dolu kutsallığı; gerçek Tanrı’ya yaraşırlığı 
sıcak, çekici, hoş bir şey hâline getirir. Bu, daha acımasız ve kasvetli ol-
makla ilgili değildir, çünkü bu Tanrı acımasız ve kasvetli değildir. Edwar-
ds’a göre Tanrı için kutsallık, “ilahi doğanın güzelliği ve tatlılığıdır” ve bu 
nedenle “Doğruluk Güneşi’nin ışığını yansıtarak parlayan Hristiyanlar, 
aynı tür parlaklıkla, aynı yumuşak, tatlı ve hoş ışınlarla parlarlar.”9 Ve 
en önemlisi, sevgi olan Tanrı’yı tanımak ve O’ndan zevk almak, O’nun 
gibi sevgi dolu olmak demektir. “Sevgili kardeşlerim, birbirimizi sevelim. 
Çünkü sevgi Tanrı’dandır. Seven herkes Tanrı’dan doğmuştur ve Tanrı’yı 
tanır. Sevmeyen kişi Tanrı’yı tanımaz. Çünkü Tanrı sevgidir” (1.Yu. 4:7-8).

Sevgi Kötülükle Karşılaştığında
Eğer Tanrı’nın kutsallığı itici görünüyorsa, gazabı da çirkin görünebilir. Ve 
eğer Tanrı Üçlübirlik değilse, öyledir de. Eğer Tanrı okuldaki en iri çocuk-
sa ve her istediğini yaptırmak zorundaysa ya da ateş püskürüp öfkesinden 



111“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

kendini kaybediyorsa, o zaman öfkesi iticidir. O kırmızı gözleri gördüğü-
müzde, diğer tüm iyi nitelikleri bir hiç olurdu. Yine de Tanrı’nın öfkesi 
genellikle bu şekilde görülür. Romalılar 1:18 (“İnsanların bütün tanrısız-
lığına ve haksızlığına karşı Tanrı’nın gazabı gökten açıkça gösterilmekte-
dir”) hakkında yorum yapan Yeni Antlaşma uzmanı Stephen Moore şöyle 
yazmaktadır: “Kendisine karşı suç işlenmiş hükümdar, mahkûmun bede-
nine çökertilirken, neredeyse kırılma çarkında kemiklerin çatırdayışını 
işitebiliyoruz.”10

Ama. Aslında, tekrar söyleyeyim: Ama. Diğer tanrılarda durum nasıl 
olursa olsun, Baba, Oğul ve Ruh’ta durum böyle değildir. Bu Tanrı’nın 
bazen sevgisi bazen de gazabı varmış gibi ve sanki bunlar farklı ruh hâlle-
riymiş de birini hissederken diğerini hissetmiyormuş gibi değildir. Hayır, 
Baba tüm ezelden Oğlu’nu sevmiştir ama bir kez bile öfkelenmemiştir. 
Neden? Çünkü Yaratılış 3’te Adem günah işleyene kadar öfkelenecek hiç-
bir şey yoktu. Dolayısıyla Yaratılış 3’ten itibaren Tanrı’nın kötülüğe öfke-
lenmesi yeni bir şeydir: sevgi olan Tanrı’nın kötülüğe verdiği karşılıktır.

O hâlde Tanrı’nın kutsallığı gibi, gazabı da sevgisinin yanında garip 
bir şekilde duran bir şey değildir. Sevgisiyle ilgisi olmayan bir şey de de-
ğildir. Tanrı sevdiği için kötülüğe öfkelenir. Yeşaya, Tanrı’nın gazabının 
dökülmesinden “garip” işi ve “yabancı” görevi olarak söz eder (Yşa. 28:21 – 
Kitab-ı Mukaddes Çevirisi), çünkü Tanrı doğal olarak öfkeli değildir, ama 
kötülük O’nu kışkırtır: Saf sevgisi içinde Tanrı kötülüğe tahammül ede-
mez. Bir baba olarak bu bana çok mantıklı geliyor: Kızlarım acı çekerken 
parmaklarımı oynatıp esneyebilseydim, bu onları gerçekten sevmediğimi 
kanıtlardı; ama tam da onları çok sevdiğim için başlarına kötü bir şey gel-
mesi düşüncesinden nefret ediyorum. İçinde hiçbir karanlığın bulunma-
dığı Işıklar Babası için durum ne kadar da böyledir. Sevgi önemser ve bu 
da kötülüğe karşı kayıtsız kalamayacağı anlamına gelir. “Sevginiz ikiyüzlü 
olmasın. Kötülükten tiksinin, iyiliğe bağlanın” (Rom.12:9). Sadece böyle 
bir sevgi samimidir.

Hırvat teolog Miroslav Volf, Tanrı’nın gazabının iyiliğini takdir etmek 
için çevresinde yaşanan etnik savaşın dehşetini nasıl yaşadığını anlatmış-
tır:



112 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Eskiden gazabın Tanrı’ya yakışmadığını düşünürdüm. Tanrı 
sevgi değil midir? İlahi sevginin gazabın ötesinde olması gerek-
mez mi? Tanrı sevgidir ve Tanrı her insanı ve her yaratığı sever. 
İşte tam da bu yüzden Tanrı bazılarına karşı gazap doludur. 
Tanrı’nın gazabı fikrine karşı son direncim, geldiğim bölge olan 
eski Yugoslavya’daki savaşın zayiatıydı. Bazı tahminlere göre 
200.000 kişi öldürüldü ve 3.000.000’dan fazla kişi yerinden 
edildi. Köylerim ve şehirlerim yerle bir edildi, halkım her gün 
bombalandı, bazıları hayal bile edemeyecekleri kadar vahşileşti 
ve ben Tanrı’nın öfkelenmemesini hayal bile edemezdim. Ya da 
geçtiğimiz yüzyılın son on yılında yüz gün içinde 800.000 insa-
nın katledildiği Ruanda’yı düşünün! Tanrı bu katliama nasıl tep-
ki verdi? Faillere büyükanne ve büyükbaba şefkatiyle yaklaşarak 
mı? Katliamı kınamayı reddedip bunun yerine faillerin temel 
iyiliğini onaylayarak mı? Tanrı onlara şiddetle kızgın değil miy-
di? Eskiden Tanrı’nın gazabı fikrinin uygunsuzluğundan şikâyet 
etsem de, dünyanın kötülüğünü görünce gazap dolu olmayan 
bir Tanrı’ya karşı isyan etmem gerektiğini düşünmeye başladım. 
Tanrı sevgi olmasına rağmen gazap dolu değildir. Tanrı gazap 
doludur çünkü Tanrı sevgidir.11

Eğer Tanrı Üçlübirlik olmasaydı ve dolayısıyla sonsuza dek sevgi olma-
saydı, gazabı O’nu azman, ayaklarını yere vuran bir çocuk, kavga çıkaran 
bir kabadayı ya da acımasız bir sultan gibi gösterirdi. Eski Grek ve Roma 
tanrılarının hormonal patlamalarını düşünün. Ama ezelî olarak sevgi 
olan Tanrı’nın öfkesi bu sevgiden kaynaklanmak zorundadır. Bu nedenle 
O’nun öfkesi kutsaldır, bizim öfke nöbetlerimizden ayrıdır; O, sevgisiyle 
kötülüğe böyle tepki verir. Baba Oğlu’nu sever ve bu yüzden Oğlu’nun red-
dedilmesi olan günahtan nefret eder; çocuklarını sever ve bu yüzden on-
ların ezilmesinden nefret eder; dünyasını sever ve bu yüzden içindeki tüm 
kötülüklerden nefret eder. Böylece sevgisiyle halkının içindeki günahı kö-
künden söküp atar, hatta günaha tutsaklıklarından kurtulabilmeleri için 
onları terbiye eder. Sevgisiyle bize karşı sabırlıdır. Ve sevgisiyle sonunda 
ışığın karanlığı yok ettiği gibi tüm kötülüğü yok edeceğini vaat eder.



113“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

Üçlübirlik Tanrısı’nın gazabı, O’nun karakterindeki bir kırılmanın ya 
da kötü bir tarafın tam tersidir. Bu O’nun sevgisinin içtenliğinin, gerçekten 
önemsediğinin kanıtıdır. O’nun sevgisi ılımlı ve gevşek değildir; canlı, güç-
lü ve kararlıdır. Umudumuz da burada yatmaktadır: Diri Tanrı gazabıyla 
gerçekten sevgi dolu olduğunu gösterir ve gazabıyla her türlü şeytanlığı 
yok edecektir; öyle ki, biz de doğruluğun evi olan arınmış bir dünyada 
O’ndan zevk alabilelim.

Güzelliğin Doruğu Siyon’dan Parıldıyor Tanrı
Yine de Tanrı gerçekten sevgi tarafından mı harekete geçirilir? Gördüğü-
müz onca şeyden sonra, bu kulağa saçma bir soru gibi gelebilir. Tanrı 
sevgidir; Oğlu’nu göndererek sevgisini göstermiştir; arzusu Oğlu’na olan 
sevgisini paylaşmaktır: sorun ne olabilir? Yine de burada ayakkabının 
içindeki çakıl taşları gibi hissettirebilecek ayetler vardır. Örneğin, Pavlus 
şöyle yazar: [Baba] “bizi Mesih’te her ruhsal kutsamayla göksel yerlerde 
kutsamış[tır] … Öyle ki, Mesih’e ilk umut bağlayan bizler, O’nun yüceliğinin 
övülmesi için yaşayalım” (Ef. 1:3-12). O hâlde Tanrı’da daha derin ve belki 
de bencil bir motivasyon mu var: sevgi değil de alkışlanma arzusu mu var?

Her şey “Tanrı’nın yüceliğinin” ne anlama geldiğine bağlıdır. Eski Ant-
laşma’da “yücelik” (ya da “görkem”) sözcüğünün “ağır olma” ya da “ağır-
lık” ile ilgisi vardır. Örneğin, 1. Samuel 4:18’de, “Eli sandalyeden geriye, 
kapının yanına düştü. Yaşlı ve [ağır] olduğundan boynu kırılıp öldü.” Yani 
bir şeyin yüceliği onun kütlesi, cüssesi, değeri, onu oluşturan, her şeyiyle 
ilgili olan şeydir; aslında onu kendisi yapan şeydir. Belki de Eli’nin yüce-
liği midesiydi. Bir başkasının yüceliği beyni, işi ya da görünüşü olabilir; 
eğer en çok değer verdiği şey buysa. Para için yaşayan bir adamın yüceliği 
paradır ve bu yüzden: “Korkma biri zenginleşirse, evinin görkemi artarsa. 
Çünkü ölünce hiçbir şey götüremez, görkemi onunla mezara gitmez” (Mez. 
49:16-17). (Buradan çıkarılacak ders, mezmur yazarının yaptığı gibi, si-
zinle birlikte ölüme gidecek bir yüceliğe sahip olmaktır: “Ama Tanrı beni 
ölüler diyarının pençesinden kurtaracak ve yanına alacak” [15. ayet]).

Bütün bunlar Tanrı’yı “yüceltmenin” O’nu şişirmek, geliştirmek ya da 
genişletmek anlamına gelemeyeceği anlamına gelir. Zaten bol yaşamla 



114 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

dolup taşan Tanrı için bu imkânsızdır. Bunun yerine, Tanrı’ya yücelik 
verdiğimizde, O’nun zaten sahip olduğu şeyi O’na atfeder, O’nun gerçekte 
olduğu gibi olduğunu ilan ederiz. Davut şöyle der: “RAB’bin görkemini 
adına yaraşır biçimde övün” (Mez. 29:2).

Peki bu Tanrı’nın, yani Üçlübirlik Tanrısı’nın yüceliği nedir? Nasıl bir 
şeydir? Bu yücelik elbette diğer tanrılarınkinden tamamen farklı bir yüce-
lik olacaktır. Bu Tanrı diğerlerine hiç benzemez. Yanıt şaşırtıcıdır: Heze-
kiel 1, Tanrı’nın görkeminden hem bir kişi hem de bir ışık/parıltı/parlak-
lık olarak bahseder. Hezekiel, Kevar Irmağı’nın kıyısında dururken, dört 
büyük canlı yaratık tarafından taşınan bir tahtın yaklaştığını gördüğünü 
yazar. Tahtın üzerinde “insana benzer biri” vardı ve “ateşe benziyordu 
ve çevresi göz alıcı bir ışıkla kuşatılmıştı. Görünüşü yağmurlu bir gün 
bulutların arasında oluşan gökkuşağına benziyordu. Öyleydi çevresini 
saran parlaklık. RAB’bin görkemini andıran olayın görünüşü böyleydi” (Hez 
1:26-28). Görkemin görünümü hem bir insana hem de parlak bir ışığa 
benziyor.

İlk gördüğümüz şey, ışık. Tanrı’nın ağırlığının ışık gibi tanımlanması-
nı beklemezsiniz; ancak Hezekiel, Kutsal Kitap boyunca görülen bir şeyi 
kaydetmektedir: Tanrı’nın yüceliği –doğası ve karakteri– dışarıya doğru 
yayılan ve parlayan saf ve göz kamaştırıcı bir ışık gibidir. Bununla ilgili 
birkaç örneğe bakalım:

RAB’bin görkemi Keruvlar’ın üzerinden ayrılıp tapınağın eşiği-
ne gitti. Tapınak bulutla doldu. Avlu RAB’bin görkeminin parıltı-
sıyla doluydu. (Hez. 10:4)
İsrail Tanrısı’nın görkeminin doğudan geldiğini gördüm. Sesi 
gürül gürül akan suların sesi gibiydi. Görkeminden yeryüzü ay-
dınlıkla doldu. (Hez. 43:2)

Kalk, parla; çünkü Işığın geliyor, RAB’bin yüceliği üzerine doğuyor. 
Dünyayı karanlık, halkları koyu karanlık örtüyor; oysa RAB se-
nin üzerine doğacak, yüceliği üzerinde görünecek. (Yşa. 60:1-2)



115“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

Mezmur 19’da şöyle yazar: “Gökler Tanrı’nın görkemini açıklamakta 
… Sesleri yeryüzünü dolaşır, sözleri dünyanın dört bucağına ulaşır.” Son-
ra mezmur yazarı daha açık konuşur: “Güneş için göklerde çadır kurdu 
Tanrı.  Gerdekten çıkan güveye benzer güneş, koşuya çıkacak atlet gibi 
sevinir. Göğün bir ucundan çıkar, öbür ucuna döner, hiçbir şey gizlenmez 
sıcaklığından” (Mez. 19:1-6). Rab’bin yüceliği nasıl yükselip parlayarak 
koyu karanlığı uzaklaştırıyorsa, güneş de yükselip parlayarak gökleri ve 
yeri bu yüceliğin tadıyla doldurur.

Aynı yörede, sürülerinin yanında nöbet tutarak geceyi kırlarda 
geçiren çobanlar vardı. Rab’bin bir meleği onlara göründü ve 
Rab’bin görkemi çevrelerini aydınlattı. (Lu. 2:8-9)

İsa’nın görünümünün değişmesi sırasında Petrus ve arkadaşları 
“İsa’nın görkemini … gördüler” (Lu. 9:32). Peki bu görkem neye 
benziyordu? “Yüzü güneş gibi parladı, giysileri ışık gibi bembeyaz 
oldu” (Mat. 17:2).
Aydınlanmak için kentin güneş ya da aya gereksinimi yoktur. 
Çünkü Tanrı’nın görkemi onu aydınlatıyor. Kuzu da onun çırasıdır. 
(Vah. 21:23)

Bu yüzden Tanrı’nın yüceliği ışıldayan, parlayan, aydınlatan ve yaşam 
veren bir ışık gibidir. Ve Tanrı’nın en içteki varlığı ve ağırlığı da böyledir: 
O her zaman parlayan bir ışık, yaşam ve sıcaklık güneşidir. Baba Oğul’a 
yaşam ve varlık verirken, Baba ve Oğul Ruh’u üflerken, Ruh da dünyaya 
yaşam üfler. Bu Tanrı’nın yüceliği ışıltılı ve dışa dönüktür. Güneşin kendi 
ışığını ve ısısını vermesi gibi, bu Tanrı da kendini vermekle yücelir. Jo-
nathan Edwards şöyle yazmıştır: “Tanrı’nın yüceliğini insan kavrayışına 
açmasında ve yüreğe iletmesinde göz önünde bulundurduğu şey, alabil-
mesi değil, dışarı yönelmesidir: dışarıya yönelik parlamasının ana amacı, 
ışınlarının kendine geri yansıması değil, ışınların dışarı yönelmesidir.”12

Başka bir deyişle, Üçlübirlik Tanrısı’nın güzel yüceliği ışıldar, kendi-
ni verir ve sevgi doludur. Bu nedenle Edwards, Hezekiel 1 ve onun Yeni 



116 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Antlaşma’daki karşılığı olan Vahiy 4-5’in görkemini yorumlarken şöyle 
demiştir:

Müjde vahyinde Mesih, sevgiyle giyinmiş olarak, sanki merha-
met ve lütuf tahtında, hoş sevgi ışınlarıyla kuşatılmış bir sevgi 
koltuğunda oturuyormuş gibi görünür. Sevgi, Tanrı’nın oturdu-
ğu tahtın etrafındaki ışık ve yüceliktir … Tanrı’nın Müjde’de 
kuşatılmış olarak göründüğü ışık ve yücelik, özellikle sevgisinin 
ve antlaşma lütfunun yüceliğidir.13

Bu nedenle, Tanrı’nın yüceliğinin Tanrı’da farklı, sevgisiyle çelişen bir 
şey olabileceği fikri tamamen yanlış anlamadır. Çünkü O’nun yüceliği 
almakla değil, vermekle ilgilidir. “Sevgi, Tanrı’nın oturduğu tahtın etra-
fındaki ışık ve yüceliktir.” John Owen, Tanrı’nın “tüm iyi şeylerin iletimiy-
le kendini yücelttiğini” yazmıştır.14 Gerçekten de öyledir; ve özellikle de 
kendisinin iletiminde, paylaşımında.

Ama bir dakika: Mısır’dan Çıkış’ta Tanrı Mısır’ı yargılayarak kendini 
yüceltir; Mısır’dan Çıkış’ta “RAB’bin görkemi … yakıcı bir ateş gibi gö-
rünüyordu” (Çık. 24:17). Bu çok farklı bir yücelik gibi görünüyor. Aslında 
öyle değildir. Işıkla ilgili en güzel şeylerden biri, karanlığın üstesinden 
gelmesi ve onu kovmasıdır. Bir keresinde Jonathan Edwards, Malaki 4. 
bölümün başındaki bu metinden yola çıkarak, doğruluğun güneşi olarak 
Mesih hakkında vaaz veriyordu:

Her Şeye Egemen RAB diyor ki, “İşte o gün geliyor, fırın gibi 
yanıyor. Kendini beğenmişlerle kötülük yapanlar samandan 
farksız olacak; o gün hepsini yakacak. Onlarda ne kök, ne dal 
bırakılacak. Ama siz, adıma saygı gösterenler için ışınlarıyla şifa 
getiren doğruluk güneşi doğacak.” (Mal. 4:1-2)

Edwards’ın bundan çıkardığı ana ders, “ışınları imanlı olanlar için 
en rahat ve yararlı olan aynı ruhsal Güneş’in, imanlı olmayanları yakıp 



117“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

yok edeceğidir.” Bu aynı ışık, aynı yüceliktir. Ancak bazıları için yaşam 
kokusu olan bu yücelik, diğerleri için ölüm kokusudur. Tanrı’nın amacı 
son derece iyi yüreklidir: Sonunda yaşamını, varlığını ve iyiliğini öylesine 
yayacaktır ki, her şeyde her şey olacaktır; sonunda muhteşem yüceliğinin 
ışığıyla evreni dolduracaktır. O tamamen ışıktır; ama karanlığı sevenler 
için bu korkunç bir şeydir.

Rab’bin Görkemi … Orada Durmaktaydı
Tanrı’nın yüceliği parlayan bir ışık gibidir; ama Hezekiel 1’de yüceliğin 
görünümü aynı zamanda bir insana da benzemektedir (ayrıca bkz. Hez. 
3:23). Ya da İbraniler 1:3’ün ifade ettiği gibi, “Oğul, Tanrı yüceliğinin pa-
rıltısı[dır].” Aslında Tanrı’nın yüceliğinin dışa dönük ve ışıltılı olmasının 
nedeni de budur: Çünkü bu Üçlübirlikçi bir şeydir. Dünyanın ışığı olan 
Oğul, Baba’nın ihtişamı, Baba’nın parlak yüceliğinin parıltısıdır. Bu ne-
denle, İsa Tanrı’nın yüceliği ve ağırlığıdır: Baba’dan tam olarak çıkarak bize 
Baba’nın varlığının nasıl bir şey olduğunu gösterir. Ve Hezekiel’in gördü-
ğü gibi, tıpkı Babası gibi ışıl ışıldır. Aslında Oğul, Babası’nın parıltısıdır. 

Şimdi, İsa’nın Tanrı’nın yüceliğinin parıltısı olduğunu gördüğümüzde, 
Tanrı’nın yüceliğinin sevgiyle ilgili olmayan bir şey olduğunu düşünmek 
imkânsız hâle gelir. Baba, İsa aracılığıyla, bize yaşam vermek için ölen bir 
hizmetkâr biçiminde, bize en içteki varlığını gösterir. Ve İsa gökten bize 
gelirken, kendini bir hiç hâline getirerek yüceliğini gösterir. “Söz, insan 
olup aramızda yaşadı. O’nun yüceliğini –Baba’dan gelen, lütuf ve gerçekle 
dolu biricik Oğul’un yüceliğini– gördük” (Yu. 1:14). İsa aracılığıyla gurur-
lu bir ilahi yücelik değil, ifade edilemez bir alçakgönüllülük ve şefkatin 
yüceliğini görüyoruz.

İsa’nın yüceliğini nasıl gösterdiğini düşünün. Kana’daki düğünde 
“yüceliğini gösterdi” (Yu. 2:11). Nasıl gösterdi? Suyu en iyi şaraba dönüş-
türerek. Sonra Lazar’ı ölümden diriltmesi “yüceltilmesine hizmet et[ti]” 
(Yu.11:4). Şimdi İsa bunları bir sihirbaz gibi ünlü olmak için yapmamıştır. 
Bu şeyler aracılığıyla kendisini şifa, yaşam ve bolluk verme yeteneğine 
sahip şefkatli biri olarak tanıtır. O zaman Ruh, “benim olandan alıp size 
bildire[rek]” (Yu.16:14) O’nu “yücelt[ir]”. Paylaşır, verimlidir ve böylece öğ-



118 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

rencilerini verimli (ya da ürün verir) kılar ve bu sayede Babası “yüceltilir” 
(Yu. 15:8). Kendisi verimli olarak bilinir.

Ancak tüm bunlar yüceltileceği “saat”in sadece bir başlangıcıdır. Yu-
hanna 12’de İsa, “İnsanoğlu’nun yüceltileceği saat geldi” diye duyurur. 
Peki İsa bununla ne demek istiyor olabilir?

“Size doğrusunu söyleyeyim, buğday tanesi toprağa düşüp öl-
medikçe yalnız kalır. Ama ölürse çok ürün verir. … Bu dünya 
şimdi yargılanıyor. Bu dünyanın egemeni şimdi dışarı atılacak. 
Ben yerden yukarı kaldırıldığım zaman bütün insanları kendi-
me çekeceğim.” İsa bunu, nasıl öleceğini belirtmek için söylü-
yordu. (Yu. 12:23-33)

İsa, Baba’nın yüceliğidir, Baba’dan parlar ve Baba’nın gerçekte nasıl 
olduğunu görmemiz için bizi mükemmel bir şekilde aydınlatır. Ve şim-
di İsa’nın kendisi yüceltilecektir. Yani, şimdi O’nun en içteki varlığının 
ve ağırlığının sergilendiğini göreceğiz. Bu neye benzemektedir? Ürün 
vermek için ölmekte olan bir tohuma. Çünkü İsa kendi ölümünden söz 
ediyordu. Şaşırtıcı bir şekilde, İsa’nın sonunda alçaltılmasının en derin 
noktasına ulaştığı an olan çarmıh, O’nun yüceltildiği ve kim olduğunun 
en açık şekilde görüldüğü andır. Çarmıhta Tanrı’nın yüceliğinin yüceltil-
mesini, Tanrı’nın yüreğinin en derin açıklanışını görürüz ve bu tamamen 
yaşam vermek, meyve vermek için O’nun kendi yaşamını ortaya koyma-
sıyla ilgilidir. Reformcu Jean Calvin şöyle yazmıştır: “Mesih’in çarmıhın-
da, muhteşem bir tiyatroda olduğu gibi, Tanrı’nın paha biçilmez iyiliği 
tüm dünyanın önünde sergilenir. Gerçekten de, hem gökteki hem de yer-
yüzündeki tüm yaratıklarda Tanrı’nın yüceliği parlar, ama hiçbir yerde 
çarmıhta olduğu kadar parlak değildir.”16

İşte başka hiçbir Tanrı’nın istemeyeceği bir yücelik. Diğer tanrıların 
tapınılmaya, hizmet edilmeye ve beslenilmeye ihtiyacı vardır. Ama bu Tan-
rı’nın hiçbir şeye ihtiyacı yoktur. O’nun kendi içinde yaşamı vardır ve bu 
yaşam o kadar çoktur ki, dolup taşar. O’nun yüceliği ölçülemeyecek kadar 
iyidir, taşar, fedakârdır.



119“Var mı Senin Gibisi İlahlar Arasında, Ya RAB”

“Tanrı Öldü”
1882 yılında Friedrich Nietzsche cesurca Tanrı’nın öldüğünü ilan etti. 
Bununla Tanrı inancının artık geçerli olmadığını kastetmişti. Bunu tüm 
inançların sonu olarak ifade etti. Gerçekteyse, “Tanrı öldü” sözü gerçek 
imanın başladığı yerdir. Çünkü çarmıhta, Yücelik Olan Mesih, Tanrı’ya 
dair tüm yanlış fikirleri öldürür; ve Babası’na haykırırken ve Ruh aracı-
lığıyla kendini sunarken (İbr. 9:14), son nefesini verirken, hayallerimizin 
ötesinde bir Tanrı’yı ortaya çıkarır.

Çarmıh aracılığıyla, sonsuz derecede daha iyi olan bir Tanrı görürüz. 
Orada bizim kötü durumumuzla ilgilenmeyen bir Tanrı görmeyiz; her şe-
yin kökeniyle bizzat ilgilenen bir Tanrı görürüz. Babil tanrısı Marduk, 
insanlığın kendi köleleri olarak var olmasını istediğini söylemişti. İsa ise 
“hizmet edilmeye değil, hizmet etmeye ve canını birçokları için fidye ola-
rak vermeye” geldiğini söylemiştir (Mar. 10:45).

Ve böylece başladığımız yere geliyoruz: İsa Mesih gerçek Tanrı bilgi-
sine giden aydınlık yoldur. Görkemli, Ruh tarafından meshedilmiş Oğul 
olarak, Babası’nı tanıtır. Tanrı’nın Baba, Oğul ve Ruh olduğunu gösterir; 
ve böylece sevgi olan tek Tanrı’yı tanıtır ve çarmıhta bize bu sevginin ger-
çek yüceliğini gösterir. O’nda hepimizin reddetmek için acele ettiği sıkıcı 
ve zorbaların çok ötesinde bir Tanrı görürüz. O’nda iyi Tanrı’yı görürüz. 
Ve O ne kadar da iyidir!





Sonuç

BAŞKA SEÇENEK YOK

Hristiyan yaşamınız nasıl bir şey? Müjdeniz’in, imanınızın şekli nedir? 
Sonunda her şey Tanrı’nın nasıl olduğunu düşündüğünüze bağlı olacak-
tır. Tanrı’nın kim olduğu, her şeyi yönlendirir. Öyleyse insanların soru-
nu nedir? Sorun sadece ahlaki kurallardan sapmış olmamız mıdır? Yoksa 
daha kötü bir şey mi: Tanrı’dan uzaklaşmış olmamız mı? Kurtuluş nedir? 
Sadece yasalara uyan vatandaşlar olarak geri getirilmemiz midir? Yoksa 
daha iyi bir şey mi: sevgili çocuklar olarak geri getirilmemiz mi? Hristiyan 
yaşamı ne hakkındadır? Sadece davranış mı? Yoksa daha derin bir şey mi: 
Tanrı’dan zevk almak mı? Bir de kiliselerimizin nasıl olduğu, evlilikleri-
miz, ilişkilerimiz, Müjde hizmetimiz var: bunların hepsi en derin şekilde 
Tanrı hakkında ne düşündüğümüzle şekillenir.

4. yüzyılın başlarında Arius, zihninde kendince pişirip hazırladığı bir 
Tanrı’yı tercih etti. Yolu, gerçeği ve yaşamı görmezden gelerek, Tanrı’yı 
Oğul olmadan tanımladı ve sonuç felaket oldu: Oğul olmadan Tanrı ger-
çekten bir Baba olamaz; bu nedenle tek başına, gerçekten sevgi değildir. 
Böylece bizimle paylaşacağı bir paydaşlığı, bizi yakınlaştıracak bir Oğlu, 
kendisini tanıyabileceğimiz bir Ruhu olamaz. Arius’un elinde çok sulu bir 
çorba kalmıştı: yani, uzak ve sevgisiz Tanrısı’nın her şeyi gören gözleri 
altında kendi çabasına mahkûm bir yaşam kalmıştı.

 Acı olan şu ki, hepimiz her gün Arius gibi düşünüyoruz. Oğul olma-
dan Tanrı’yı düşünüyoruz. Oğul’un Babası’nı değil, “Tanrı”yı düşünüyo-
ruz. Ama bu noktadan sonra, kendinizin, bu “Tanrı”dan çok daha ilginç 
olduğunuzu fark etmeniz çok uzun sürmez. Ve kendinizi görebilseydiniz, 
hızla bu “Tanrı” gibi olmaya başladığınızı fark ederdiniz: tamamen içe dö-
nük ve verimsiz. 20. yüzyılda yaşamış Rus teolog Vladimir Lossky bunu 



122 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

şöyle ifade etmiştir: “Üçlübirliği tüm gerçekliğin ve tüm düşüncenin tek 
temeli olarak reddedersek, hiçbir yere varmayan bir yola girmiş oluruz; 
bir aporia [çaresizlik] içinde, ahmaklık içinde, varlığımızın parçalanması 
içinde, ruhsal ölüm içinde son buluruz. Üçlübirlik ile cehennem arasında 
başka hiçbir seçenek yoktur.”1

Ancak Atanasyus, İsa’dan başlayarak, kendisini Arius’un Tanrısı’ndan 
olabilecek en farklı Tanrı ile karşı karşıya bulmuştur. Mesele, Tanrı’yı ta-
nımlarken küçük bir detay (“Üçlübirlik”) keşfetmiş olması değildi. Mesele 
şuydu: Atanasyus’un sevgi dolu bir Tanrısı, bizi sonsuz sevgisini ve pay-
daşlığını paylaşmaya çeken iyi yürekli bir Babası vardı.

Sonuç olarak şu seçim kalıyor: Hangi Tanrı’ya sahip olacağız? Hangi 
Tanrı’yı ilan edeceğiz? Oğul İsa olmadan, Tanrı’nın gerçekten sevgi dolu 
bir Baba olduğunu bilemeyiz. Oğul İsa olmadan, O’nu bizim sevgi dolu Ba-
bamız olarak tanıyamayız. Ancak Luther’in keşfettiği gibi, İsa aracılığıyla 
Tanrı’nın bir Baba olduğunu bilebiliriz ve “O’nun baba yüreğine bakabilir 
ve bizi ne kadar sınırsız sevdiğini hissedebiliriz. Bu da yüreklerimizi ısıtır, 
onları şükranla parlatır.”2 Evet, ısıtır ve dahası: reform getirir.



Notlar

Giriş
1.	 Sure 4:171.
2.	 Sure 112, benim vurgum.

1. Bölüm: Yaratılıştan Önce Tanrı Ne Yapıyordu?
1.	 Karl Barth, Dogmatics in Outline, çev. G. T. Thompson (London: SCM Press, 1949), 

s. 48.
2.	 John Calvin, Institutes of the Christian Religion 1.14.2, 22.
3.	 Gregory of Nyssa, Nicene and Post-Nicene Fathers içinde, ed. R. Schaff vd. (Buffalo, 

N.Y.: Christian Literature, 1887-1894), 2/5:338.
4.	 Jonathan Edwards, “Writings on the Trinity, Grace, and Faith,” The Works of Jonat-

han Edwards içinde, ed. Sang Hyun Lee (New Haven and London: Yale University 
Press, 1957-2008), 21:135, 187.

5.	 Calvin, Institutes 1.13.2.

2. Bölüm: Yaratılış
1.	 Karl Barth, Church Dogmatics III/1, ed. G. W. Bromiley ve T. F. Torrance (Edinbur-

gh: T & T Clark, 1936-1977), s. 50.
2.	 C. S. Lewis, The Screwtape Letters (Glasgow: Collins, 1942), s. 45-46.
3.	 Zıtlığa bir örnek olarak, 1 Petrus 5. bölüm 7. ayette Tanrı’dan, 8. ayetteyse İb-

lis’ten nasıl söz edildiğini karşılaştırın. Bizi önemsediği için tüm kaygılarımızı 
Tanrı’ya yükleyebiliriz (1.Pe. 5:7), oysa İblis yutacak birini arar (1.Pe. 5:8).

4.	 Jonathan Edwards, “Ethical Writings,” The Works of Jonathan Edwards içinde, ed. 
Paul Ramsey (New Haven and London: Yale University Press, 1957-2008), 8:459.

5.	 A.g.e. s. 448.
6.	 Gerard Manley Hopkins, “God’s Grandeur,” 10-14. mısralar.
7.	 Abu Hamid al-Ghazali, The Revival of Religious Studies, çev. Reza Shah-Kazemi 

(Louisville: Fons Vitae, 2002), 6.36.
8.	 İşin doğrusu, “Gnostisizm” aslında birbirinden kopuk küçük gruplara dağılmış 

takipçilerin bir araya gelmesinden oluşuyordu, bu nedenle “Gnostiklerin” neye 
inandığını tam olarak söyleyemeyiz, ancak yukarıda anlatılanlar en azından ol-
dukça standart olanları özetlemeye yönelik bir girişimdir.

9.	 C. S. Lewis, Collected Letters: Books, Broadcasts, and War, 1931–1949, ed. Walter 
Hooper (New York: HarperCollins, 2004), s. 930.

10.	Athanasius, Against the Heathen 42.
11.	Edwards, “The Miscellanies,” Works içinde, 13:329, 331.



124 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

12.	Barth, Church Dogmatics II/1, s. 661.
13.	John Owen, “Christologia,” The Works of John Owen içinde, ed. William H. Goold, 

24 vols. (1850-1855; yeniden basım, Edinburgh: Banner of Truth, 1965-1991), 
1:144.

3. Bölüm: Kurtuluş
1.	 Jonathan Edwards, “Writings on the Trinity, Grace, and Faith,” The Works of Jonat-

han Edwards içinde, ed. Sang Hyun Lee (New Haven and London: Yale University 
Press, 1957–2008), 21:171.

2.	 John Milton, Paradise Lost, IV, II, pp. 460-66.
3.	 Heidelberg Kateşizmi, 32.
4.	 J. I. Packer, Knowing God (London: Hodder & Stoughton, 1973), s. 224.
5.	 John Calvin, Institutes of the Christian Religion 2.2.18.
6.	 John Calvin, Commentary on John (Edinburgh: Calvin Translation Society, 1844- 

1856; yeniden basım, Grand Rapids: Baker, 1993), 16.27.
7.	 Charles Spurgeon, “Sermon 2899,” Metropolitan Tabernacle Pulpit: Sermons içinde 

(London: Passmore & Alabaster, 1904), 50:431.

4. Bölüm: Hristiyan Yaşamı
1.	 Martin Luther, “The Small Catechism,” The Book of Concord: The Confessions of the 

Evangelical Lutheran Church içinde, çev. & ed. Theodore G. Tappert (Philadelphia: 
Fortress, 1959), s. 345.

2.	 Thomas Goodwin, The Works of Thomas Goodwin (Edinburgh: James Nichol, 
1861), 1:46, vurgu bana ait.

3.	 R. A. Torrey, The Person and Work of the Holy Spirit (New York: Fleming H. Revell, 
1910), s. 15.

4.	 Tyndale, “A Prologue upon the Epistle of St. Paul to the Romans,” Works içinde, 
1:499.

5.	 Jonathan Edwards, “Ethical Writings,” The Works of Jonathan Edwards içinde, ed. 
Paul Ramsey (New Haven and London: Yale University Press, 1957-2008), 8:386.

6.	 Richard Sibbes, “A Description of Christ,” The Works of Richard Sibbes içinde 
(Edinburgh: James Nichol, 1862-1864), 1:14.

7.	 Charles Spurgeon, “Morning, June 28,” Morning and Evening içinde (Grand Rapids: 
Zondervan, 1956).

8.	 John Owen, “Christologia,” The Works of John Owen içinde, ed. William H. Goold, 
24 vols. (1850-1855; yeniden basım, Edinburgh: Banner of Truth, 1965-1991), 
1:146.

9.	 Edwards, “Writings on the Trinity, Grace, and Faith,” Works içinde, 21:191.
10.	Edwards, “Religious Affections,” Works içinde, 2:95.



125Notlar

11.	Edwards, “Writings on the Trinity, Grace, and Faith,” Works içinde, 21:172.

12.	Christian Reformed Church, Ecumenical Creeds and Reformed Confessions (Grand 
Rapids: Faith Alive Christian Resources, 1988), s. 54.

13.	Sibbes, “The Matchless Love and Inbeing,” Works içinde, 6:388.

5. Bölüm: “Var mı Senin Gibisi İlaglar Arasında, Ya RAB”
1.	 Christopher Hitchens, Hannity & Colmes üzerine röportaj, Fox News, 13 Mayıs 

2007.
2.	 Karl Barth, Church Dogmatics II/1, ed. G. W. Bromiley ve T. F. Torrance (Edinbur-

gh: T & T Clark, 1936-1977), s. 661.
3.	 Colin Gunton, The Christian Faith: An Introduction to Christian Doctrine (Oxford: 

Blackwell, 2001), s. 188.
4.	 John Calvin, Institutes of the Christian Religion 1.11.8.
5.	 Khaled Anatolios, Athanasius: The Coherence of His Thought (London and New 

York: Routledge, 1998), s. 14.
6.	 Jonathan Edwards, “Sermons and Discourses, 1720-1723,” The Works of Jonathan 

Edwards içinde, ed. Wilson H. Kimnach (New Haven and London: Yale University 
Press, 1957-2008), 10:478.

7.	 Edwards, “Religious Affections,” Works içinde, 2:298, vurgu bana ait.
8.	 Edwards, “Writings on the Trinity, Grace, and Faith,” Works içinde, 21:186, vurgu 

bana ait.
9.	 Edwards, “Religious Affections,” Works içinde, 2:201, 347.
10.	Stephen Moore, God’s Gym (New York and London: Routledge, 1996), s. 17.
11.	Miroslav Volf, Free of Charge: Giving and Forgiving in a Culture Stripped of Grace 

(Grand Rapids: Zondervan, 2006), s. 138-39.
12.	Edwards, “The Miscellanies,” Works içinde, 13:496.
13.	Edwards, “Ethical Writings,” Works içinde, 8:145.
14.	John Owen, “Exposition of Hebrews,” The Works of John Owen içinde, ed. Willi-

am H. Goold, 24 vols. (1850-1855; yeniden basım, Edinburgh: Banner of Truth, 
1965-1991), 23:99, vurgu bana ait.

15.	Edwards, “Sermons and Discourses, 1739-1742,” Works içinde, 22:52.
16.	John Calvin, Commentary on John (Edinburgh: Calvin Translation Society, 1844- 

1856; yeniden basım, Grand Rapids: Baker, 1993), 13.31.
Sonuç
1.	 Vladimir Lossky, The Mystical Theology of the Eastern Church (Cambridge: James 

Clarke, 1957), s. 66.
2.	 Martin Luther, Luther’s Large Catechism (St. Louis: Concordia, 1978), s. 70.



126 ÜÇLÜBİRLİKTEN ZEVK ALMAK

Resimler
2. Bölüm:
Aristoteles: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/File:A-

ristotle.jpg>.
Richard Sibbes: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/Fi-

le:RichardSibbes.jpg>.
Johann Sebastian Bach: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/

wiki/File:Johann_Sebastian_Bach.jpg>.

3. Bölüm:
Conversion of Augustine by Benozzo Gozzoli: Wikimedia Commons
<http://commons.wikimedia.org/wiki/File:TolleLege.jpg>.
Kefaret Günü’nde yakmalık sunu sunan başkâhin: Treasures of the Bible by Henry 

Davenport Northrop: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/
File:High_Priest_Offering_Sacrifice_of_a_Goat.jpg>.

Martin Luther: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Luther_with_tonsure.gif>.

4. Bölüm:
William Tyndale: Foxe’s Book of Martyrs: Wikimedia Commons <http://com-

mons.wikimedia.org/wiki/File:William_Tyndale.jpg>.
Jean Calvin: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jo-

hn_Calvin_03.jpg>.
Kardinal Sadoleto: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/

File:Cardinal_Sadoleto.jpg>.
John Owen: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jo-

hnOwenFrontispiece.jpg>.
Thomas Chalmers: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/wiki/

File:Thomas_Chalmers_Project_Gutenberg_13103.jpg>.

5. Bölüm:
Friedrich Schleiermacher: Wikimedia Commons <http://commons.wikimedia.org/

wiki/File:Friedrich_Daniel_Ernst_Schleiermacher.jpg>.






