
Tanrı Var mı?





Tanrı 
Var mı?

ÖS

R. C.  S P R O U L



Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul – Türkiye
info@karanliktanisiga.com 
www.karanliktanisiga.com
tr.ligonier.org 
Tel: (0212) 567 89 93

Kitap: Tanrı Var mı?
Yazar: R.C. Sproul
Özgün Adı: Does God Exist?
Çevirmen: Göksel Erdoğdu
Çeviri Editörü: Samet Şahin
Düzeltmen: Nurşilan Şahin 
Mizanpaj: Aysun Alsancak

ISBN: 978-975-95201-9-9
T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika No: 52351

© 2019 by R.C. Sproul. All rights reserved. Originally published 
by Ligonier Ministries. Translated and published by permission.

Bu kitabın her türlü yayın hakkı saklıdır ve izin ile kullanılmıştır. 
Telif hakkı sahiplerinin yazılı izni olmadan bu yayın, makale 
tarzında yayınlar içinde bulunan kısa alıntılardan hariç 
herhangi bir biçimde basılıp çoğaltılması yasaktır. Kitabın 
metnini kullanmak isteyenler, telif hakkı sahiplerinin izni için 
yayıncıya başvurmalıdır.

Basım: Anadolu Ofset – Tel: (0212) 567 89 92
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul - Türkiye
2. Basım Eylül 2025



İçindekiler

Bir	 Tanrı Konusu ........................................ 7

İki	 Dört Olasılık ...................................... 17

Üç	 Descartes’ın Yanılsaması ..................... 23

Dört	 Kendi Kendini Yaratma, 1. Kısım .......... 31

Beş	 Kendi Kendini Yaratma, 2. Kısım .......... 37

Altı	 Kendi Kendine Var Olma ..................... 43

Yedi	 Gerekli Varlık ..................................... 51

Sekiz	 Kutsal Kitap’ın Tanrısı Felsefenin 

	 Tanrısına Karşı .................................... 61

Dokuz	 Kant’ın Ahlak Argümanı ...................... 73

On	 Boş, Bomboş ..................................... 83

On Bir	 Ateizmin Psikolojisi ............................ 93





7

Birinci Bölüm

Tanrı Konusu

Immanuel Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi kitabı, teorik 
düşünce tarihinde bir dönüm noktasıdır. Kitap, 

Tanrı’nın varlığına ilişkin geleneksel argümanların 
kapsamlı bir eleştirisini sunmaktadır. Bu kitap, kili-
seyi bazı önemli sorularla boğuşmak zorunda bırak-
mıştır. Şu an inanç savunmasına nasıl yaklaşıyoruz? 
Kant’ın ortaya koyduğu sorunların tuzağına düşme-
den Tanrı’yı meşru bir şekilde nasıl savunabiliriz? 
Buna yanıt olarak birkaç farklı yaklaşım ortaya çık-
mıştır.

Fideizm (İnancılık) olarak bilinen bir görüş, Tan-
rı’nın varlığını ikna edici bir şekilde savunamayacağı-



Tanrı Var mı?

8

mızı ileri sürmüştür. Bunun yerine, Tanrı’nın varlığı-
na olan inanç, imana dayanmalıdır. Birçok ilahiyatçı 
ve Hristiyan bu bakış açısını benimsemiştir. Hatta, 
bazıları o kadar ileri gitmiştir ki, insanların adeta 
karanlığa doğru bir inanç sıçraması yapmalarını ve 
orada bir yerlerde birilerinin kendilerini yakalamasını 
ummaları gerektiğini söylemiştir.

Bu yaklaşımda bazı kusurlar vardır. İman, Kutsal 
Kitap Hristiyanlığının merkezinde yer alsa da, iman 
ile aptallık arasında bir fark vardır. Yine de insanlar 
sıklıkla Hristiyan dünyasının yolunun, aklın yolu-
nu dışlayan iman yolu olduğunu ileri sürmektedir. 
Örneğin, eski kilise babası Tertullian, “Yeruşalim’in 
Atina’yla ne ilgisi var?” diye sormuştur. Ayrıca “Hris-
tiyanlığa inanıyorum çünkü absürt” demiştir. Eğer 
Tertullian bunu söylemekle Hristiyanlığın dünyanın 
bakış açısına göre absürt olduğunu kastetmişse, bunu 
belki anlayabiliriz. Ancak nesnel (objektif) olarak ab-
sürt olduğunu kastetmişse, bu Tanrı’nın karakterine 
ve gerçeğin Ruhu olan Kutsal Ruh’a karşı ciddi bir 
iftira olur.

Kanıtçılık olarak adlandırılan bir başka yaklaşım 
ise Hristiyan inancını savunmanın yolunun tari-



Tanrı Konusu

9

he başvurmaktan geçtiğini ileri sürer. Birçok inanç 
savunmacısı, tarih alanındaki argümanların asla 
mutlak kanıt sağlayamayacağını ancak yüksek dere-
cede olasılık sunduğunu kabul ederek bu yaklaşımı 
benimsemektedir. Bu yüksek olasılık derecesi ahlaki 
kesinlik olarak adlandırılan şeyle sonuçlanır. Kutsal 
Kitap tarihinden elde edilen bu argümanlar, mantık-
sal tümdengelimde bulunan formel kesinliğin aynı-
sını vermese de, kesinlikle insanları ahlaki bir kaçış 
yolundan yoksun bırakacak kadar güçlüdür.

Amerikan yargı sistemimizde, insanlar ciddi suç-
larla itham edildiklerinde, ispat yükümlülüğü savcı-
lığa aittir. Makul bir şüphenin ötesinde kişinin suçlu 
olduğunu kanıtlamak zorundadırlar. Benzer şekilde, 
kanıtçılar da tarihin kanıtlarının Tanrı’nın varlığını 
makul bir şüphenin ötesinde kanıtladığını gösterme-
ye çalışırlar. Aslında kanıtlar o kadar güçlüdür ki, 
ancak bir aptal onların vardığı sonucu inkâr edebilir.

Bu yaklaşımla ilgili sorun, ezici olasılık karşısın-
da bile günahkârın hâlâ söyleyecek küçük bir kaçış 
yoluna sahip olmasıdır: “Bunu şüpheye yer bırakma-
yacak şekilde kanıtlamadınız. Belki benim bundan 
şüphe duymam makul değil, ama davanızı kesin ola-



Tanrı Var mı?

10

rak kanıtlamadınız.” Gotthold Ephraim Lessing adlı 
bir filozof, bu dünyayı Tanrı’nın dünyasından ayıran 
büyük hendek metaforunu ortaya atmıştır. Tarihte-
ki olayların olumsal* (zorunsuz) şeylerinin asla ebedi 
(sonsuz) şeyleri kanıtlayamayacağını söylemiştir.

Genellikle sadece iki tür inanç savunmacısı ol-
duğu düşünülür; kanıtçılar (daha önce tartışmıştık) 
ve ön varsayımcılar (birazdan inceleyeceğiz). Oysa 
klasik inanç savunması ekolü olarak adlandırılan bir 
başka düşünce ekolü daha vardır. Klasik ekol ile ka-
nıtçı ekol arasındaki fark şudur: Kanıtçılar tarihten ve 
başka yerlerden elde edilen kanıtların Tanrı’nın var-
lığı için yüksek derecede olasılık verdiğini savunur-
ken, klasikçiler Tanrı’nın varlığına dair kanıtın kesin 
ve ikna edici olduğunu savunur. Bu, insanlara hiçbir 
mazeret bırakmayan gerçek kanıttır.

Kanıtçılık ve klasikçiliğin aksine, Reform teolo-
jisinde ezici çoğunluk görüşü hâline gelen yaklaşım 
ön varsayımsal (ön kabulsel) inanç savunması olarak 
bilinir. Bu yaklaşımın en popüler versiyonu, bu alan-

* Çevirmen Notu: Olması kadar olmaması da mümkün olan, zo-
runlu karşıtı.



Tanrı Konusu

11

da çok sayıda yayın yapmış ve Hristiyan inancının 
gerçek bir devi olan Cornelius Van Til tarafından ge-
liştirilmiştir.

Van Til, İngilizce olarak yazmıştır ancak Hollan-
dalı olduğu ve İngilizce ana dili olmadığı için bazen 
takip etmesi zor bir üslupla yazmıştır. Sonuç olarak, 
gerçekte ne söylediği konusunda sadece onu eleşti-
renler kendi aralarında farklılık göstermekle kalmaz, 
aynı zamanda en kayda değer öğrencilerinden bazı-
ları da onu nasıl yorumladıkları konusunda farklılık 
gösterir.

Ön varsayımsal görüş şunu söylemektedir: Tan-
rı’nın var olduğu sonucuna varmak ve O’nun varlı-
ğını kanıtlamak için, Tanrı’nın varlığına dair birincil 
önermeyle işe başlamak gerekir. Başka bir deyişle, 
Tanrı’nın varlığı önceden varsayılmadıkça, O’nun var 
olduğu sonucuna asla ulaşılamaz. Bu yöntemin petitio 
principii adı verilen klasik mantıksal hatayı (safsata-
yı) içerdiği, yani sonucun önermelerde ortaya çıktığı 
döngüsel akıl yürütme hatasını içerdiği itirazı hemen 
ortaya çıkar. Bu, ön varsayımsal inanç savunmasına 
karşı yöneltilen başlıca itirazdır.



Tanrı Var mı?

12

Böyle bir suçlamanın yapılacağının farkında olan 
Van Til tüm akıl yürütmelerin, başlangıç noktası, 
orta noktası ve sonuçları birbiriyle ilişkili olduğu sü-
rece, döngüsel bir şekilde hareket ettiğini söyleyerek 
bu görüşü savunmuştur. Eğer bir kişi rasyonel (akıl-
cı) bir önermeyle başlar ve tutarlı bir şekilde rasyonel 
bir şekilde akıl yürütürse, vardığı sonuç da rasyonel 
olacaktır. Bu tanımla Van Til, kendi döngüsel akıl 
yürütme kullanımını gerekçelendirmiş ve bunun di-
ğer yaklaşımlardan farklı olmadığını, çünkü tüm akıl 
yürütmelerin bu anlamda döngüsel olduğunu savun-
muştur. Ancak döngüsel akıl yürütmeye ilişkin bu 
gerekçelendirme, iki ölümcül hata içermektedir.

İlk hata, klasik mantık kategorilerinde bir argü-
manı geçersiz kılan döngüsel akıl yürütme hatasıdır. 
Döngüsel akıl yürütmeyi kullanmaya yönelik gerek-
çelendirme, ikinci hata olan çokanlamlılık hatasını 
ortaya çıkarmaktadır. Çokanlamlılık hatasında olan 
şey, bir argümanın ortasında bir terimin anlamını 
değiştirmesidir. Van Til, döngüsel akıl yürütmeyi, 
tüm akıl yürütmelerin döngüsel olduğunu söyleyerek 
gerekçelendirmiştir (başlangıç noktası ve sonucunun 
benzer türden olması anlamında), ancak döngüsel akıl 



Tanrı Konusu

13

yürütme terimiyle kastedilen bu değildir. Rasyonel bir 
argüman, eğer rasyonel olacaksa, baştan sona tutarlı 
bir şekilde rasyonel olmalıdır. Aslında doğrusal oldu-
ğu hâlde, buna neden döngüsel (dairesel) diyelim?

Elbette kabul etmek gerekir ki, rasyonel tartışma-
da ön varsayımlar söz konusudur: aklın ön varsayımı, 
çelişmezlik ilkesinin ön varsayımı, nedenselliğin ön 
varsayımı, duyu algısının temel güvenilirliğinin ön 
varsayımı ve dilin analojik (benzetimli) kullanımı-
nın ön varsayımı. Van Til’i savunanlar, onun dön-
güsel akıl yürütmede yüzeysel bir egzersizden daha 
derin bir şeye ulaştığını iddia etmektedir. Bunun 
yerine, rasyonelliği varsaymanın bile zorunlu olarak 
Tanrı’nın varlığını varsaymayı gerektirdiğini, çünkü 
Tanrı olmadan rasyonel tartışma için hiçbir temel 
olmadığını söylediğini iddia ederler. Dolayısıyla, bir 
kişi bunu kabul etmek istemese de, aklı savunmak 
aklın temelini varsayar ki bu da Tanrı’nın kendisidir.

Klasikçiler, eğer rasyonellik anlamlı olacaksa ve 
epistemolojinin (bilgi kuramının) ön varsayımları 
sağlamsa, o zaman Tanrı’nın varlığı için haykıra-
cakları konusunda kesinlikle hemfikirdirler. Ancak 
klasik inanç savunmasının kanıtlamaya çalıştığı şey 



Tanrı Var mı?

14

de tam olarak budur. İnsanlara rasyonel olmak isti-
yorlarsa, Tanrı’nın varlığını onaylamaları gerektiğini 
göstermeliyiz, çünkü varsaydıkları rasyonellik Tan-
rı’nın varlığını gerektirir.

Bu mantıksal hataların yanı sıra, ön varsayımcı-
lığa yönelik en büyük itiraz, Tanrı dışında hiç kim-
senin Tanrı’yla başlamadığıdır. Kişi, Tanrı olmadığı 
sürece zihninde Tanrı’yla ve Tanrı’nın bilgisiyle başla-
yamaz. İnsanoğlu özbilinçle (benlik bilinciyle) başlar 
ve sonra oradan Tanrı’nın varlığına geçer. Tanrı bilin-
ciyle başlayıp benliğin varlığına geçmezler. Zorunlu 
olarak, insan aklıyla düşünen insanoğlu, olduğu yer-
den başlamalıdır.

Teolog Hippolu Augustinus, özbilinçle birlikte 
her zaman hemen bir sonluluk (sonsuz olmama) bi-
lincinin de geldiğini söylemiştir; kendimizin benlik 
olarak farkında olduğumuz an, Tanrı olmadığımı-
zı da biliriz. Kişinin kendi kendine bir yasa olduğu 
özerklik fikri, özbilinç fikrinin içinde yer almaz. 
Eğer öyle olsaydı, bu noktadan başlamak gerçekten 
de günah olurdu. Ama aslında söylemek istediğimiz 
şudur: özbilinçle başlamak yaratılmışlığın bir gereği-
dir. Herhangi birimizin düşünmeye başlayabileceği 



Tanrı Konusu

15

tek yer burasıdır. Başkalarının düşünceleriyle ya da 
Tanrı’nın düşünceleriyle başlayamayız. Başlayabilece-
ğimiz tek yer kendi öz farkındalığımızdır ve oradan 
devam edip çok geçmeden hiç de özerk olmadığımızı 
keşfederiz.

Özbilinçle ve doğru akıl yürütmeyle başlarsak, 
özerklikle sonuçlanmak şöyle dursun, zorunlu olarak 
Tanrı’nın varlığını onaylamış oluruz. Ön varsayım-
cılar arasındaki korku, rasyonel ve deneysel olarak 
tartışırken putperest dünyasına çok fazla feragat gös-
termeleridir. Klasikçilerin ön varsayımcılara yönelik 
korkusu da tam olarak aynıdır: Çok fazla feragat 
göstermektedirler. Putperestlere Tanrı’nın varlığına 
inanmamaları için bir bahane verirler, çünkü putpe-
restler onların yaklaşımının rasyonellik ilkelerini ih-
lal ettiğini görebilirler.

Yine de, Reform teolojisi içinde inanç savunması 
konusundaki farklı görüşler ne olursa olsun, hepimiz 
Tanrı’nın varlığının gerçekliğinin bir kişinin yaşamı-
nın ve dünya görüşünün inşasında en önemli önerme 
olduğu konusunda hemfikiriz. Romalılar 1’e göre, 
putperestin benimsediği ilk yalanın Tanrı’nın sonsuz 
gücünü ve Tanrılığını inkâr etmek olduğunu bili-



Tanrı Var mı?

16

yoruz. Bu inkârın sonucu olarak, bu kişinin zihnini 
karanlık bürür ve ne kadar parlak zekalı olursa, do-
ğadan aldığı o ilk Tanrı farkındalığından da o kadar 
uzaklaşır.

Bu nedenle, hepimiz Tanrı’nın varlığını inanç sa-
vunmamızın ilk aşamalarında ortaya koymanın bü-
yük önem taşıdığı konusunda hemfikiriz. Bir sonraki 
bölümde, klasik inanç savunmasının Tanrı’nın varlı-
ğına ilişkin tezi nasıl inşa ettiğini göstermeye başla-
yacağız.



17

İkinci Bölüm

Dört Olasılık

Klasik inanç savunması yöntemi, tam gelişmemiş 
hâliyle yüzyıllar önce Hippolu Augustinus tara-

fından oluşturulan başka bir yöntemden esinlenerek 
modellenmiştir. Onun yaklaşımı, karşılaştığımız ger-
çekliği açıklayacak yeterli bir neden oluşturmaya ça-
lışıyordu. Augustinus ayrıca bu soruya bir eleme süre-
ciyle yaklaşmıştır: Olası teorik seçenekleri incelemiş 
ve ardından rasyonellik testini geçip geçmediklerini 
görmek için bunları test etmiştir.

Karşılaştığımız gerçekliği açıklamak için dört 
temel olasılıkla başlıyoruz. Birincisi, gerçeklik de-
neyimimizin başlı başına bir yanılsama olduğudur. 



Tanrı Var mı?

18

İkincisi, karşılaştığımız gerçekliğin kendi kendini 
yaratmış olmasıdır. Üçüncü olasılık, karşılaştığımız 
gerçekliğin kendi kendine var olduğudur. Dördüncü 
olasılık ise gerçekliğin nihayetinde kendi kendine var 
olan başka bir şey tarafından yaratılmış olmasıdır.

Örneğin, bu kitabı düşünün. Gerçekliği açıkla-
maya yönelik dört ana olasılığa göre, ya (1) kitap bir 
yanılsamadır ve gerçekte yoktur, (2) kitap nihai ola-
rak kendi kendini yaratmıştır, (3) kitap kendi kendi-
ne vardır, ya da (4) kitap nihai olarak kendi kendine 
var olan başka bir şeyin sonucu olarak ortaya çıkmış-
tır. Kitabın varlığı için yeterli bir neden sunabilmek 
için bu dört olasılıktan biri doğru olmak zorundadır. 
Dahası, bunlardan biri doğruysa, diğerleri yanlış ol-
mak zorundadır.

Bildiğimiz dünyayı açıklamak isteyen ateistlerin 
büyük çoğunluğu Büyük Patlama teorisi (2. seçenek) 
gibi bir kendi kendini yaratma kavramına geri döner-
ken, azınlık ise evrenin kendi kendine var olduğunu 
ve ezelî olduğunu savunmaktadır (3. seçenek). Ancak 
çoğunlukla, kendi kendine var olan bir evreni savu-
nanlar bile en azından kendi kendine var olan bir şey 
olduğu konusunda hemfikirdir. Asıl soru, bunun ne 



Dört Olasılık

19

olduğudur? Bu şey Tanrı denen ruhsal, aşkın, mad-
di olmayan bir şey midir, yoksa maddenin kendisi 
midir? Akıl, bu dünyada herhangi bir şeyin varlığını 
açıklamak için kendi kendine var olan, ezelî bir şeyin 
varlığını talep eder ve bu nedenle kendi kendine var 
olan, ezelî bir şeyin gerekliliğini inkâr ederek tutarlı 
bir şekilde rasyonel olunamaz. Hem akıl hem de bi-
lim, başka herhangi bir şeyin varlığını açıklamak için 
kendi kendine var olan, ezelî bir şeyin varlığını talep 
eder.

İnanç savunmasına klasik yaklaşım ile kanıtçı 
yaklaşım arasındaki fark, kanıtçının fiziksel ya da 
deneysel kanıtlara, yani beş duyu organının kulla-
nabileceği kanıtlara dayanarak olasılık üzerinden bir 
argüman sunmaya çalışmasıdır. Bununla birlikte, de-
neysel kanıtların değerine ilişkin yerleşik bir sınırla-
ma vardır: Bu kanıtlar hiçbir zaman resmî ya da mut-
lak rasyonel kanıt olarak adlandırılan, matematikte 
olduğu gibi mantıksal zorlama gücü taşıyan kanıtlar 
sunmaz (örneğin, iki artı iki eşittir dört).

Klasik yaklaşım, salt olasılık düzeyinin ötesine ge-
çen (ve bu nedenle kanıtçı yaklaşımdan farklı olan) 
bu kendi kendine var olan, ezelî şeyin varlığına dair 



Tanrı Var mı?

20

ikna edici bir kanıt sunmaya çalışır. İyi bir kanıt sun-
mak ile mutlak bir kanıt sunmak arasında fark vardır. 
Klasikçi, insanlara sadece kanıt değil, ispat da gös-
termeye çalışır. Bunun olabilmesi için işe bir kitapla 
başlayamayız, çünkü kitabın varlığını varsayarsak, 
aynı anda duyu algısını ve kitabın fiziksel gerçekliği-
ni de varsaymış oluruz; ki bu da bizi hemen deneysel 
ve duyusal olanın, yani duyularla algıladıklarımın 
alanına atar; ki bu da beni asla mutlak felsefi kanıta 
ulaştıramaz.

Rasyonel bir kanıt, rasyonel bir kişiyi o kanıtın 
sonuçlarını kabul etmeye zorlar. Jean Calvin kanıt 
ve ikna arasında ayrım yapma fikrini popüler hâle 
getirmiştir. Aradaki fark, kanıtın nesnel, iknanın 
ise öznel olmasıdır. Tüm insanların ölümlü olduğu 
ve Sokrates’in bir insan olduğu önermelerine daya-
narak, Sokrates’in ölümlü olduğu sonucuna şüpheye 
yer bırakmayacak şekilde varabilirim. Önermeler göz 
önüne alındığında, bu mantıksal olarak zorlayıcı bir 
sonuçtur.

Bununla birlikte, birisi mantıksal olarak kati, ikna 
edici ve rasyonel olarak kesin bir kanıt sunabilir ve 
insanlar bunu kabul etmeyi reddedebilir. Hepimiz, 



Dört Olasılık

21

tüm akıl ve kanıtlara rağmen, duygusal nedenler veya 
ön yargılar nedeniyle gerçeği kabul etmeyi reddeden 
insanlarla tanışmışızdır.

Jean Calvin’in Kutsal Yazılar’ı tartıştığı Hristiyan 
Dininin Temelleri adlı eserinin başında anlatmaya ça-
lıştığı da budur. Kutsal Yazılar’ın, en inatçıların bile 
ağzını kapatacak nesnel kanıtlar sunduğuna inanıyor-
du; aslında Kutsal Yazılar’ın Tanrı Sözü olduğuna ve 
doğaüstü kökenine dair işaretlerin ve kanıtların açık 
olduğuna inanıyordu. Bununla birlikte Calvin şunu 
da savunmuştur ki, insan Tanrı’yla ilgili şeylere kar-
şı kötü fikirli ve Tanrı’nın gerçeğine karşı derinden 
ön yargılı olduğu için, Kutsal Ruh Tanrı, bir kişinin 
yüreğinin eğilimini değiştirene kadar ya da değiştir-
medikçe asla yeterince ikna olmayacaktır. Calvin, in-
sanın Kutsal Yazılar’a bakışı söz konusu olduğunda 
gerçek sorunun entelektüel olmaktan çok ahlaki bir 
sorun olduğunu söyler.

Tanrı’nın varlığı sorusunu ele aldığımızda kar-
şılaştığımız şey tam olarak budur. Tehlikede olan 
çok büyük bir kısım vardır, çünkü eğer evrenin ezelî 
Tanrısı’nın var olduğunu şüpheye yer bırakmayacak 
şekilde kanıtlayabilirsek, bu tüm insanların nasıl 



Tanrı Var mı?

22

yaşadıklarından sorumlu tutulacağı anlamına gelir. 
Bu nedenle, insanların Tanrı fikrinden kurtulmak 
istemelerinin bir nedeni de suçluluk duygusundan ve 
hesap verme sorumluluğundan kurtulmaktır. İnan-
mayan kişi Tanrı’ya ilişkin kanıtların ikna edici ol-
mamasını şiddetle arzular.

Bizim argümanımız Tanrı’nın kendi argümanı 
kadar ikna edici olsa bile, bu herkesin bunu kabul 
edeceği anlamına gelmez. Ancak bizim görevimiz 
kimseyi Tanrı’nın varlığına ikna etmek değildir. İn-
sanları ikna etmeye çağrılmadık, ama içimizdeki 
umuda bir neden sunmaya ve bu sorumluluğa sadık 
kalmaya çağrıldık.



23

Üçüncü Bölüm

Descartes’ın 
Yanılsaması

Pek çok insana, gerçekliği açıklamaya yönelik dört 
olasılıktan ilkini –yani var olduğunu düşündü-

ğümüz her şeyin bir yanılsama olduğunu– ortadan 
kaldırmaya çalışmak büyük bir zaman kaybı gibi gö-
rünebilir. Ancak tarihin sayfaları tam da bu noktayı 
tartışan ciddi filozofları içermektedir: dünya ve için-
deki her şey bir başkasının rüyasıdır ya da temelde 
gerçek değildir ve aslında hiç yoktur. Bu ilk olasılığı 
ele almak için René Descartes’a dönüyoruz. Descar-
tes, on yedinci yüzyılda yaşamış bir filozof, matema-
tikçi ve modern rasyonalizmin babasıdır. Kendisi on 
altıncı yüzyıldaki Protestan Reformu’ndan sonra Batı 



Tanrı Var mı?

24

Avrupa’da ortaya çıkan yeni bir şüphecilik biçimin-
den endişe duyuyordu.

Reformasyon’dan önce, birbirleriyle anlaşmazlı-
ğa düşen Hristiyanlar, bir karar vermesi için Roma 
Katolik Kilisesi’nin yetkisine başvurabiliyordu. Karar 
verildiğinde, bu tartışmayı çözüme kavuşturuyordu, 
çünkü kilisenin yetkisinin en azından dokunulmaz 
ve muhtemelen yanılmaz olduğu düşünülüyordu. 
Protestan Reformu’yla birlikte kilisenin yetkisine 
meydan okunmasıyla, “Herhangi bir şeyden nasıl 
emin olabiliriz?” sorusu ciddi bir sorun hâline geldi.

Kilise yetkisinin çöküşüne bilimsel yetkinin çö-
küşü eşlik etti. On altıncı yüzyıl, astronomide Koper-
nik devrimine tanıklık etti ve bu devrim, eski Ptole-
maios’a özgü evren modelini takip eden bilimsel yetki 
geleneğinde muazzam bir kriz yarattı. Kopernik bu 
sistemi ters yüz ederek bilimin güvenilirliği hakkında 
her türlü soruyu gündeme getirdi. Kopernik devrimi 
üzerine yapılan bu tartışma, Galileo olayının kilise-
nin yaşamında öne çıktığı on yedinci yüzyıla taşındı. 
Galileo, teleskopunu gökyüzüne doğrulttu ve on al-
tıncı yüzyıl astronomlarının matematiksel teorilerini 
doğruladı.



Descar tes’ın Yanılsaması

25

Descartes hakikate ilişkin kesinlik için bazı temel-
leri yeniden kurmaya çalıştı. Kendi deyimiyle “açık 
ve seçik fikirler” arıyordu; şüphe götürmez fikirler, 
aynı zamanda aklı reddetmeden reddedilemeyecek fi-
kirler. Bu fikirler daha sonra bilimde, teolojide ya da 
felsefede olsun, bilginin yeniden inşası için bir temel 
oluşturabilirdi.

Descartes’ın kesinliğe ulaşmak için izlediği süreç 
belirsizlik yolunu takip etti. Şüphe duyabileceği her 
şeyden şüphe duymak için titiz bir şüphecilik arayışı-
na girdi. Başka bir deyişle, epistemolojik bir soru so-
rarak, insanların sahip olduğu varsayılan her doğruya 
ikinci bir bakış atmak istedi: Bunun doğru olduğunu 
gerçekten biliyor muyuz?

Biz de kendi düşüncelerimizi titiz bir çapraz sorgu-
ya tabi tutmalıyız; doğru olduklarından emin olmak 
için fikirlerimizi sorgulamalıyız. Ancak bu, Descar-
tes’ın yaptığı gibi şüpheciliğe teslim olmamız gerek-
tiği anlamına gelmez. Descartes’ın yaklaşımı, akla 
gelebilecek her şeyden şüphe etmekti; hatta, gözleriyle 
gördüklerinden ve kulaklarıyla duyduklarından bile, 
çünkü duyularının aldatılabileceğini düşündü. Da-
hası, Descartes belki de dünyanın büyük bir aldatıcı 



Tanrı Var mı?

26

tarafından, insanlara sürekli olarak gerçekliğin yanlış 
bir görüntüsünü veren bir yanılsama ustası tarafın-
dan kontrol edildiğini düşündü. O hâlde gerçekliğin 
algıladığımız gibi olduğunu nasıl bilebiliriz?

Bilgiye ulaşmak için duyu algısının temel güveni-
lirliği de dahil olmak üzere temel ilkelerle başlama-
lıyız. Çünkü duyularımıza güvenemiyorsak, zihni-
mizin içinden çıkıp dış dünyayla temas kurmamızın 
hiçbir yolu yoktur. Bu, özne-nesne sorunu olarak 
bilinir. Başka bir deyişle, dışarıdaki nesnel dünyanın 
bizim kendi bakış açımızdan algıladığımız gibi oldu-
ğunu nasıl bilebiliriz?

Descartes bu sorunun son derece farkındaydı. Şüp-
he gerçeğinden kaçmanın imkânsız olduğu sonucuna 
vardı. Dolayısıyla, şu soruyu ortaya attı: Şüphenin 
olması için ne gereklidir? Şüphenin biliş gerektirdiği-
ne inanıyordu, çünkü şüphe bir düşünme eylemidir. 
Düşünme olmadan şüphe de olamaz. Dolayısıyla, 
eğer birisi şüphe ediyorsa, bu onun düşündüğü an-
lamına gelir. Daha sonra bir sonraki önermeye geçti: 
Şüphe nasıl bir şüpheci gerektiriyorsa, düşünce de bir 
düşünür gerektirir. Dolayısıyla, eğer kendisi şüphe 
ediyorsa, rasyonal olarak şu sonuca varmalıydı ki, 



Descar tes’ın Yanılsaması

27

kendisi düşünüyordu ve eğer düşünüyorsa, var olmak 
ya da olmak zorundadır. Var olmak zorundadır, çün-
kü var olmayan düşünemez ve düşünemeyen de şüphe 
edemez; ve şüphe ettiğine dair hiçbir şüphe olmadığı-
na göre, bu aynı zamanda düşündüğü anlamına gelir 
ve eğer düşünüyorsa, aynı zamanda var demektir. Bu 
ayrıntılı şüphe sürecinden geçtikten sonra, çok iyi bi-
linen ünlü sloganına ulaştı: Cogito ergo sum – “Düşü-
nüyorum, öyleyse varım.”

Felsefe öğrencisi olmayan insanlar Descartes’ın 
ayrıntılı sürecine bakar ve felsefenin aptalca olduğu 
sonucuna varır. Bir insan nasıl olur da herkesin zaten 
bildiği bir şeyi, yani aslında var olduğunu öğrenmek 
için bu kadar zaman ve çaba harcayabilir? Hiç kimse 
kendi varlığını gerçekten inkâr etmez. İnsanlar sade-
ce bir başkasının rüyasında beliren bir yıldız olduk-
larına inanmazlar. Ancak Descartes’ın kim olduğunu 
hatırlayın. O, felsefi alanda, güç, kuvvet ve rasyonel 
zorlama açısından matematikte ulaşılabilecek kesinli-
ğe eşit olacak bir kesinlik arayan bir matematikçiydi.

Descartes, başka her ne şüphe içerisinde olursa 
olsun, kendi bilincinde var olan bir kişi olduğu ger-
çeğinin şüphede olmadığı fikrine ulaşıyordu. Var 



Tanrı Var mı?

28

olduğunu bilmek için kendi ayaklarına bakması ge-
rekmiyordu. Herhangi bir dış algıya ya da veriye ba-
ğımlı değildi, çünkü bunu sadece zihnindeki düşünce 
süreçlerinden öğrenmişti. Vardığı sonuç için rasyonel 
tümdengelim alanı içinde kaldı.

Bu süreç sayesinde Descartes gerçekliğe ilişkin 
dört seçenekten ilkini bertaraf etmiştir: gerçekliğin 
bir yanılsama olduğu. Gerçeklikte gerçekten de yanıl-
samalar olabilir, ancak tüm gerçekliğin bir yanılsama 
olduğunu söylersek, bu, benlik de dahil olmak üzere 
hiçbir şeyin var olmadığı anlamına gelir ve benliğin 
gerçekliği kanıtlanmadan benliğin varlığından şüphe 
edilemez. Descartes gerçekliğin bir yanılsama olduğu 
fikrinin gerçeklik için yeterli bir açıklama olmadığını 
ve bu açıklamanın terk edilmesi gerektiğini göster-
miştir, çünkü onun argümanı bir şeyin gerçekten var 
olduğunu kanıtlamıştır.

Descartes sonuca ulaşmak için iki önemli varsa-
yımda bulunmuştur. İlk varsayım, şüphe ettiği için 
düşünüyor olması gerektiğidir. Bu, çelişmezlik ilkesi 
olarak bilinen ve bir şeyin aynı anda ve aynı şekilde 
hem olmasının hem de olmamasının mümkün olma-
dığını ifade eden epistemolojik bir ilkeyi içerir. Des-



Descar tes’ın Yanılsaması

29

cartes aynı anda ve aynı şekilde hem şüpheci olan hem 
de şüpheci olmayan biri olamayacağını söylemiştir. Bu 
çelişmezlik ilkesine dayanan mantıksal bir sonuçtur.

Descartes’ın varsayımlarından ikincisi, eğer dü-
şünüyorsa, var olması gerektiğiydi. Bu varsayım, her 
sonucun öncel bir nedeni olduğunu ifade eden neden-
sellik ilkesini içerir. Şüphe etmenin bir şüpheci gerek-
tirdiğini söylediğinde, şüphenin bir neden gerektiren 
bir sonuç olduğunu söylüyordu. Descartes’ı eleştiren-
ler bunun Descartes’ın var olduğunu kanıtlamadığını 
söyleyebilir, çünkü Descartes mantık ve nedensellik 
varsayımında bulunmaktadır ki bunu kabul etmeye-
bilirler. Bu yine irrasyoneldir (akla aykırıdır), çünkü 
nedensellik ilkesi basitçe çelişmezlik ilkesinin bir 
uzantısıdır. Bir şey aynı anda aynı şekilde hem so-
nuç olup hem de neden olamaz (yani bir nedene sahip 
olmayarak). Nedensellik ilkesi formel bir gerçektir. 
İki artı iki eşittir dört kadar formel olarak doğrudur, 
çünkü tanım gereği doğrudur.

Çelişmezlik ilkesi ile nedensellik ilkesini müza-
kere etmeye cesaret edemeyiz, çünkü bunu yaparsak 
absürtlüğe düşeriz. Bu ilkeler bilimde, felsefede ve te-
olojideki tüm anlaşılabilir söylemler (diskurlar) için 



Tanrı Var mı?

30

gereklidir. Bu ilkeleri kullanırsak, Descartes’ın –di-
rençsiz bir mantıkla ve yalnızca formel akıl yürütme 
yoluyla– kendi varoluşumuz gerçeğine ulaşabileceği-
miz sonucundan kaçamayız ki bu da tüm gerçekliğin 
bir yanılsama olduğu fikrini geçersiz kılar. Dolayı-
sıyla, yanılsamanın dünyanın varlığına ilişkin algıyı 
açıkladığı fikrini ortadan kaldırabiliriz.



31

Dördüncü Bölüm

Kendi Kendini 
Yaratma,
1. Kısım

Bir önceki bölümde, gerçekliği açıklamak için 
dört olası alternatiften ilkini, yani her şeyin bir 

yanılsama olduğunu eledik. Şimdi ikinci seçeneğe 
geliyoruz: kendi kendini yaratma. Kendi kendini ya-
ratma, ateistlerin teizme, yani bir tür tanrı ya da tan-
rılara inanmaya karşı sundukları en sık alternatiftir. 
Birinin çıkıp da evrenin kendi kendine yaratıldığını 
söylemesi nadiren rastlanan bir durumdur. Bununla 
birlikte, insanlar görüşlerini kendi kendini yaratma 
adı altında ifade etmeseler de, inançları bu kategori 
altında toplanabilir.



Tanrı Var mı?

32

Kendi kendini yaratma teması üzerine bazı var-
yasyonları incelemeden önce, kendi kendini yaratma 
fikrinin felsefeye göre analitik olarak yanlış bir kav-
ram olduğunu kabul etmek gerekir. Yani, tanım gere-
ği yanlıştır. Kendi kendini yaratmak açıkça absürttür, 
çünkü bir şeyin kendi kendini yaratması, kendi ken-
disinin yaratıcısı olması ve kendi kendisinin nedeni 
olan bir sonuç olması için, var olmadan önce var ol-
ması gerekir.

Başka bir deyişle, kendini yaratabilmesi için, var 
olmadan önce var olması gerekir. Bu da bir şeyin aynı 
anda hem olması hem de olmaması gerektiği anlamı-
na gelir ki bu da çelişmezlik ilkesini ihlal eder ve bu 
fikri irrasyonellik ve absürtlük alanına yerleştirir. Bir 
şeyin kendisini yaratması için, tarihsel olarak kendi-
sinden önce gelmesi gerekir. Kendisinden önce var ol-
ması gerekir. Dolayısıyla, kendi kendini yaratma fikri 
mantıksal analiz açısından yanlış bir sonuçtur.

Yine de tarih boyunca farklı kendi kendini yarat-
ma teorileri ortaya atılmıştır. En yaygın girişimlerden 
biri Aydınlanma döneminde gerçekleşmiş ve kendi 
kendine var olan bir yaratıcı Tanrı fikrinden kaçın-
maya yönelik bir girişim olmuştur. Fransız ansiklo-



Kendi Kendini Yaratma, 1. Kısım

33

pedi hareketinde Denis Diderot ve Baron d’Holbach 
gibi kişiler Tanrı’nın varlığına karşı şiddetle tartışma-
larda bulunmuşlardır. Onlara göre, Aydınlanma’nın 
temel ilkesi, on sekizinci yüzyılda modern bilimin 
ortaya çıkmasıyla birlikte, Tanrı hipotezinin artık ev-
rene açıklama, izah ya da yeterli bir neden sağlamak 
için gerekli olmadığı fikriydi. Ansiklopedistler, ev-
rendeki maddi şeylerin kendiliğinden oluşma yoluyla 
meydana geldiğine inandıkları için, Tanrı hipotezi-
nin fütursuzca reddedilebileceğini savundular.

Kendiliğinden oluşum, bir şeylerin kendi kendile-
rine, aniden ve herhangi bir gelişim dönemi olmak-
sızın başladığı anlamına gelir. Eski insanlar dışarı 
çıktıklarında sokakta bir gecede oluşmuş çamur bi-
rikintileri görürlerdi. Çamur birikintilerine bakarlar 
ve küçük balık yumurtaları ya da iribaşlar gördükle-
rinde, çamur birikintisinden kendiliğinden bir yaşam 
çıktığı sonucuna varırlardı. Bu yumurtaların ya da 
iribaşların oraya bir şekilde, örneğin kuşlar tarafın-
dan düşürülerek geldiğini anlamıyorlardı. Bu balık 
yumurtalarının ya da iribaşların ortaya çıkış nedenle-
ri onlar için açık değildi, bu nedenle de hiçbir neden 
olmadığı sonucuna vardılar. Dolayısıyla, tarihte bir 



Tanrı Var mı?

34

dönem insanların her şeyin ex nihilo, yani “yoktan” 
var olduğuna inandıkları bir dönem olmuştur.

Bilimin temel önermelerinden biri ex nihilo nihil 
fit’tir: “Hiçbir şey yoktan var olmaz.” Hiçbir şey bir 
şey üretmez, çünkü hiçbir şey bir şey üretemez. An-
cak bu ilke Aydınlanma döneminde kendiliğinden 
oluşum kavramıyla sorgulanmıştır.

Kendiliğinden oluşum fikri, bugün bazen alay ko-
nusu olsa da, hâlâ varlığını sürdürmektedir. Şimdi, 
bazıları “aşamalı kendiliğinden oluşumu”, yani hiç-
likten bir şey elde edebileceğiniz bir süreci onaylaya-
bileceğimizi, ancak bunun zaman aldığını söylüyor. 
Buna göre, bu hiçliğin bir şey ortaya çıkarması için 
beklemeniz gerekir. Bu milyarlarca yıl sürebilir, an-
cak yeterince sabrınız varsa, er ya da geç, hiçbir şey 
bir şey yaratabilir.

Bu, filozof ve bilim insanının kafa kafaya vu-
ruştuğu noktadır. Her türlü kendiliğinden oluşumu 
onaylayan bilim insanı, rasyonelliği geride bırakmış-
tır. Bu kendiliğinden oluşum kavramlarını analiz et-
tiğimizde, bulduğumuz şey, bu kendi kendini yarat-
ma fikrini ifade etmeye yönelik ince bir girişimdir.



Kendi Kendini Yaratma, 1. Kısım

35

Hubble teleskobu uzaya fırlatıldığında, önde ge-
len bir astrofizikçi “bu yeni teknoloji sayesinde uzaya 
ilişkin anlayışımızın artmasının ve ufkumuzun de-
ğişmesinin” öneminden bahsetmişti. Sözlerine evre-
nin başlangıcının on beş ila on sekiz milyar yıl önce 
“evren patlayarak var olduğunda” nasıl gerçekleştiği-
ni açıklayarak devam etti.

Astrofizikçi büyük ölçüde felsefeye bağlı bir dil 
kullandı: “var olma” kelimesi felsefi içerikle doludur. 
Dahası, evrenin patlayarak bugünkü hâlini aldığını 
söylememiştir. On beş ila on sekiz milyar yıl önce bir 
noktada evrenin belirli bir formda olduğunu –yani 
var olduğunu, gerçek olduğunu, madde olduğunu, 
varlığa sahip olduğunu– ve sonra Büyük Patlama’yla 
birlikte dramatik bir şekilde değiştiğini söylemek bir 
şeydir. Ama bu fizikçi “patlayarak var oldu” ifadesini 
kullandı. Kastettiği şey neydi? Patlamadan önce ne 
vardı? Patlamadan önce var olan şey, varlığın karşıtı 
olan, varlığın antitezi olan ve felsefi kategorilerde hiç-
bir şeyle eş anlamlı olan var olmama mıydı?

Dolayısıyla, kendi kendini yaratmanın çeşitli sa-
vunucularına göre, bir şeyin yoktan var olması için 
sadece önemli miktarda zaman değil, aynı zamanda 



Tanrı Var mı?

36

muazzam bir patlama da gerekmektedir. Ve eğer za-
manda yeterince –belki de on sekiz milyar yıl– geriye 
gidersek gerçekliğin gerçekliksizlikten doğduğu bu 
büyük patlamayı bulabileceğimiz iddia edilmektedir. 
Bu felsefi bir saçmalık ve katıksız bir irrasyonelliktir.

Yine de, evrenin patlayarak var olduğu bu aşamalı 
kendiliğinden oluşum kavramı, modern kültürde en 
sık karşılaştığımız kendi kendini yaratma biçimidir. 
Bu, şans eseri (tesadüfi) yaratılış fikridir; yani evrenin 
şansa atfedilen bir güç aracılığıyla var olduğu ve tipik 
olarak kullanılan formülün uzay artı zaman artı şans 
olduğu fikridir.

Felsefe ve bilimdeki en eski soru şudur: Neden 
hiçbir şey yerine bir şey var? Eğer hiçbir şeyin olma-
dığı bir zaman olduysa –Tanrı yok, madde yok, hiçbir 
şey yok– şimdi ne olabilirdi? Eğer kesinlikle hiçbir 
şeyin olmadığı bir zaman vardıysa, bir şeyin varlığını 
açıklamanın tek yolu bir tür kendi kendini yaratan, 
kendi kendine yoktan var olan bir şey olurdu. Ancak 
kendi kendini yaratmak kesinlikle imkânsızdır.



37

Beşinci Bölüm

Kendi Kendini 
Yaratma,
2. Kısım

Günümüzde teizme karşı en popüler alternatif, 
“şans eseri yaratılış”a yapılan bir itirazdan iba-

rettir. Yazar Arthur Koestler, “Şans hüküm sürdüğü 
sürece, Tanrı bir anakronizmdir” demiştir. Koest-
ler’in sözünü biraz daha ileri götürmek gerekirse, 
şansın hüküm sürmesi bile gerekli değildir; Tanrı’yı 
anakronizm hâline getirmek için gösterilmesi gereken 
tek şey şansın basitçe var olmasıdır.

Sadece şansın varlığı bile Tanrı’yı kozmik tahtın-
dan indirmeye yeter. Sadece aciz bir hizmetkâr olarak 
var olsa bile, yine de Tanrı’yı sadece modası geçmiş 
değil, işsiz de bırakır. Ancak gerçek şu ki, şans diye 



Tanrı Var mı?

38

bir şey yoktur; her ne kadar bugün modern toplum-
daki en büyük mit şans miti olsa da.

Elbette şans kelimesini kullanmanın özünde yan-
lış bir şey yoktur. Matematiksel olasılıkları tanımla-
mak için kullandığımızda son derece anlamlıdır. Bu 
anlamda, ihtimallerle eş anlamlı olarak kullanılır. 
“Bir şeyin olma ihtimali nedir?” diye sorabiliriz ya da 
“Bir şeyin olma şansı nedir?” diye sorabiliriz. Günlük 
konuşma düzeyinde, kasıtlı olarak planlamadığımız, 
tasarlamadığımız veya niyet etmediğimiz olayların 
meydana geldiği “şans eseri karşılaşmalardan” bahse-
derken de şans terimini anlamlı bir şekilde kullanırız.

Ancak şans, bu tür olayların neden meydana gel-
diğini açıklamaz. Örneğin, yıllar önce Orlando’dan 
Los Angeles’a yaptığım bir tren yolculuğu sırasında 
Şikago’da sekiz saatlik bir mola vermiştim. Sabah iş 
çıkış saati olduğu için insan seliyle dolu olan istasyon-
da yürürken, on yıldır görmediğim bir arkadaşıma 
rastladım. Ve sekiz saat sonra, akşam iş çıkış saatin-
de Los Angeles’a gitmek üzere trene binerken, onunla 
tekrar karşılaştım.

Bunu bir şans karşılaşması olarak adlandırsak da, 
bu olaya şans neden olmadı. Birbirimizle karşılaşma-



Kendi Kendini Yaratma, 2. Kısım

39

mızın sebebi, zaman ve mekânda bir araya gelen bir 
dizi farklı sebepten ötürü aynı anda aynı yerde ol-
mamızdı. Bununla birlikte, şans, bu tür kasıtsız bu-
luşmaları tanımlamak veya matematiksel olasılıkları 
tartışmak için popüler bir şekilde kullandığımızda 
tamamen meşru bir kelimedir.

Ancak modern jargonda şans kelimesinin, mate-
matiksel ihtimaller ya da olasılıklardan çok daha faz-
lasını ifade edecek şekilde ustaca altı doldurulmuştur: 
Şansa gerçek bir nedensel güç atfedilmektedir. Şansın 
ontolojik statüsü sıfırdır (ontoloji varlık, öz ve gerçek-
liğin incelenmesi anlamına gelir). Şansın varlığı yok-
tur. Şans, diğer şeyler üzerinde işleyen ve çalışan bir 
şey değildir. O sadece matematiksel olasılıklara atıfta 
bulunan zihinsel bir kavramdır, ancak kendi içinde ve 
kendi başına hiçbir varlığı yoktur.

Örnek olarak verdiğimiz bu kitaba geri dönelim. 
Kitabın bir tür varlığı vardır ve yüzyıllardır fizikçiler 
ve filozoflar bir kitapta (ya da var olan herhangi başka 
bir şeyde) bulunan özün ya da tözün nihai formunu 
anlamaya çalışmakla meşgul olmuşlardır. Herkesin 
üzerinde hemfikir olduğu şey, bu kitabın bir hiç ol-
madığı, bir şey olduğudur. Bu kitap, ontolojik bir sta-
tüye sahiptir. O vardır. Bir yanılsama değil, gerçektir.



Tanrı Var mı?

40

Buna karşılık, şansın varlığı yoktur. Ve varlığı ol-
madığı için gücü de yoktur, çünkü varlığı olmayanın 
gücü de olmaması gerekir. Nesneler hiçbir şey tarafın-
dan üretilemeyeceği gibi, güç de hiçbir şey tarafından 
üretilemez. Güç ya da yapmak bir yapıcıyı gerektirir, 
tıpkı René Descartes’ın düşüncenin bir düşünürü ge-
rektirdiğini belirtmesi gibi.

Şans kavramıyla ilgili olarak, filozoflar ve bilim 
insanları bu kelimenin bizim bilgisizliğimizi tanım-
lamak için kullanıldığı konusunda hemfikirdir. İn-
sanlar bir şeyi açıklayamadıklarında ya da mantıklı 
bir anlayışa ulaşamadıklarında şans kelimesini denk-
lemin içine atarlar. Böylece “şansın gücüne” atıf-
ta bulunurlar. Ancak şans, güç kullanabilen bir şey 
olmadığından ve aslında hiçbir varlığı bulunmadı-
ğından, insanlar evrenin şans eseri yaratıldığını söy-
lediklerinde, aslında evrenin hiçbir şey tarafından ya-
ratılmadığını söylemiş olurlar. Bunu yaparken, şansa 
yalnızca bir güç atfetmekle kalmazlar, aynı zamanda 
ona düşünülebilecek en yüce gücü atfederler. Şansın 
yalnızca bir şeyler yapabileceğini değil, aynı zamanda 
gerçekliğin tamamını meydana getirebileceğini be-
yan ederler.



Kendi Kendini Yaratma, 2. Kısım

41

Böyle bir inanç çok geçmeden kendi saçmalığı-
nı ortaya koyar ve kendini mitolojinin en kötü türü 
olarak gösterir. Ne kadar bilim diliyle ifade edilirse 
edilsin ve bu mitlere akademik terminoloji giydirildi-
ğinde ne kadar saygınlık kazanırsa kazansın, gerçek 
şu ki, insanlar şansa herhangi bir güç atfetmeye başla-
dıklarında saçmalamaya başlamış olurlar, çünkü şans 
hiçbir şey değildir.

Bir bilim adamının bir şeyin neden olduğunu bil-
mediğini, mevcut bilimsel paradigmaların, örneğin 
atom altı parçacıkların davranışını açıklayamadığını 
söylemesi uygundur. Bu noktada, böyle yaparak bi-
limsel araştırma için uygun bir tavır sergilemektedir. 
Bilgisinin sınırlarına çarptığında, “Bilmiyorum” der. 
Biyoloji, kimya, fizik, felsefe ve teolojide yapılması 
gereken de budur. Bu, hakikati araştıran her gerçek 
araştırmacının baskın bir özelliğini olmalıdır.

Ancak, “Bu sonucu yaratan hiçbir şeydir” demek 
bambaşka bir şeydir, çünkü bunu bilmek için evre-
nin içinde veya dışında var olan akla gelebilecek her 
olası gücü bilmek gerekir ve bu tür bir bilgiye sahip 
olmanın tek yolu her şeyi bilmektir. İhtiyat gereği, 
hiçbir şeyin bir şeye neden olduğunu söylemeyi bı-



Tanrı Var mı?

42

rakmalıyız. Bu saçma bir ifade ve saf bir mitolojidir. 
Herhangi bir ad altında kendi kendini yaratma kavra-
mını benimsemek yalnızca kötü bir teoloji değil, aynı 
zamanda kötü bir bilimdir.



43

Altıncı Bölüm

Kendi Kendine
Var Olma

Şu anda karşılaştığımız gerçekliği açıklamak için 
dört seçeneğe bakıyorduk. İlk seçenek –her şeyin 

bir yanılsama olduğu– René Descartes’ın argümanla-
rından büyük ölçüde faydalanarak elenmiştir. İkinci 
seçenek –gerçekliğin kendi kendine yaratıldığı– ras-
yonel ve mantıksal olarak imkânsız olduğu için tanım 
gereği absürt olarak ifşa edilmiştir. Geriye kalan seçe-
neklerin her ikisi de kendi kendine varoluş kavramı-
nı içermektedir. Üçüncüsü evrenin kendisinin kendi 
kendine var olduğunu söylerken, dördüncüsü evrenin 
kendi kendine var olmadığını, ancak kendi kendine 
var olan bir şey tarafından yaratıldığını savunur. İlk 



Tanrı Var mı?

44

iki seçenek imkânsız olduğundan, etrafımızdaki ev-
renin var olabilmesi için bir şeyin kendi kendine var 
olması gerektiği açıktır.

Ancak bu kendi kendine var olan şeyin ne olduğu-
na geçmeden önce, herhangi bir şeyin kendi kendine 
var olmasının mümkün olup olmadığı sorusunu ele 
almak gerekir. Bir şeyin kendi kendini yaratmasının 
mantıken imkânsız olduğunu daha önce görmüştük, 
çünkü kendi kendini yaratması için var olmadan 
önce var olması ve dolayısıyla aynı anda aynı şekilde 
hem var hem de yok olması gerekirdi. Mantık bunu 
rasyonel bir olasılık olarak ortadan kaldırır.

Peki bir şeyin kendi kendine var olması ve ezelî 
olması rasyonel bir olasılık mıdır? Kendi kendini ya-
ratmayı rasyonel olarak imkânsız olduğu gerekçesiyle 
reddettik, ancak bu iki kavramı –kendi kendini ya-
ratma ve kendi kendine var olma– yan yana koyduğu-
muzda çok benzer görünüyorlar. Eğer kendi kendini 
yaratmak rasyonel olarak imkânsızsa, o zaman kendi 
kendine var olma da rasyonel olarak imkânsız olmalı 
mıdır?

Aradaki fark şudur: Kendi kendine var olan ve 
ezelî olan, yani başka bir şeyin neden olmadığı bir 



Kendi Kendine Var Olma

45

şey fikrinde mantıksız hiçbir şey yoktur. Tanrı’nın 
varlığı tartışmasında karşılaştığımız sorunlardan biri, 
bazı insanların neden-sonuç yasasını yanlış anlayarak 
bunun her şeyin bir nedeni olması gerektiği anlamı-
na geldiğini düşünmeleridir. Ancak nedensellik ilke-
si basitçe her sonucun bir nedeni olması gerektiğini 
söyler, çünkü tanım gereği sonuç, kendi dışında ya 
da ötesinde olan bir şey tarafından üretilendir. Do-
layısıyla, nedensiz bir şey fikri tamamen rasyoneldir. 
Akıl bu olasılığa izin verirken, kendi kendini yaratma 
olasılığına izin vermez. Kendi kendine var olan, ezelî 
bir şey fikrini, rasyonelliği ihlal etmeden güvenle ta-
savvur edebiliriz.

Teolojide, kendi kendine var olma fikri özdenlik 
sıfatı olarak geçer. Bu, bir şeyin kendi içinde ve kendi 
başına var olduğu anlamına gelir. Nedensizdir, yara-
tılmamıştır ve evrendeki bağımlı, türemiş, olumsal ve 
bir nedeni olan her şeyden farklıdır. Dolayısıyla, ken-
diliğinden var olan, özdenliğe sahip ezelî bir şey fikri, 
onun kendi içinde ve kendi başına var olma gücüne 
sahip olduğu anlamına gelir.

Böyle bir şey, varoluşunu ya da varlığını kendisin-
den önce gelen bir şeyden almaz; ona doğası gereği 



Tanrı Var mı?

46

sahiptir. Ve doğası gereği sahip olduğu için de ebedi-
yen sahip olur. Kendi kendine var olan bir şeyin var 
olmadığı bir zaman asla olmamıştır. Eğer olsaydı, o 
zaman kendi kendine var olmazdı; başka bir şey tara-
fından yaratılmış olması gerekirdi. Dolayısıyla, kendi 
kendine var olan bir şey, tanım gereği, her zaman var 
olan bir şeydir.

Bir şey şu anda var olduğuna ve bu şey kendini 
yaratmış olamayacağına göre, bu hiçbir zaman ke-
sinlikle hiçbir şeyin olmadığı bir zaman olamayacağı 
anlamına gelir. Her zaman bir şey olmak zorundaydı. 
Şu ana kadar bu şeyin Tanrı olduğunu henüz kanıt-
lamadık. Bu noktada sadece kendi içinde var olma 
gücüne sahip ve her zaman var olmuş bir şey olması 
gerektiğini savunuyoruz. Bir şeyin şu anda var olduğu 
tezi göz önüne alındığında (şu anda var olan hiçbir 
şeyin aksine), bir sonraki adımımız bu şeyin rasyo-
nel gereklilik gereği kendi kendine var olan bir varlık 
olduğunu göstermek olmalıdır. Tanrı’dan gerekli (zo-
runlu) bir varlık olarak bahsettiğimizde, O’nun var-
lığının rasyonel varsayımın bir gerekliliği olduğunu 
kastediyoruz; yani akıl, kendi kendine var olan, ezelî 
bir varlığın varlığını talep eder.



Kendi Kendine Var Olma

47

Ve bu, inançlarını savunmaya çalışan Hristiyanlar 
için çok önemlidir, çünkü Yahudi-Hristiyanlığa yö-
nelik eleştiriler neredeyse sadece yaratılış ve bir Yara-
tıcı fikirlerine yöneliktir. Sonuçta, eğer insanlar yara-
tılıştan ve bir Yaratıcı’dan kurtulabilirlerse, o zaman 
tüm Tanrı kavramı çöker. Bilimsel ve rasyonel olmak 
için Tanrı’nın olmadığı bir evrene inanmak gerekti-
ği savunulmaktadır. Hristiyanların yapması gereken 
şey, bu insanlara gerçekte eleştirilerini kendilerine yö-
neltmeleri gerektiğini göstermektir, çünkü kendi ken-
dine var olan bir Yaratıcı fikrine alternatif olarak öne 
sürdükleri şey tamamen mantıksızlık ve absürtlüktür. 
Akıl, gerekli bir varlığın olmasını talep eder.

Bununla birlikte, gerekli bir varlığı rasyonel ge-
reklilik açısından tanımlamak, gerekli varlığı tanım-
lamanın tek yolu değildir. Thomas Aquinas’ın yaptığı 
gibi, bunu tanımlamanın diğer bir yolu da bu varlığın 
“ontolojik gereklilik” olarak adlandırılan şeye sahip 
olduğunu söylemektir. Bu kavram biraz daha soyut-
tur ve anlaşılması biraz daha zordur. Ontoloji, varlı-
ğın incelenmesi ya da bilimidir. Tanrı’nın ontolojik 
olarak gerekli olduğunu söylediğimizde, O’nun kendi 
varlığının gerekliliği gereği var olduğunu kastederiz. 



Tanrı Var mı?

48

Akıl, O’nun var olması gerektiğini söylediği için var 
değildir; O ezelî olarak vardır çünkü O kendi içinde 
var olma gücüne sahiptir; öyle ki, var olmaması müm-
kün değildir.

İşte bizimle Tanrı arasındaki fark budur. Tan-
rı’nın en yüce varlık olduğunu ve bizim de insan 
olduğumuzu söyleriz, ancak en yüce varlık ile insan 
arasındaki fark bizim varlığımızın, varoluşumuzun; 
bağımlı, türemiş ve olumsal olduğumuz, yaratılmış 
bir varoluş olmasıdır. Mevcut hâlimizle var olabilmek 
için suya, oksijene ve bizi ayakta tutacak bir dizi baş-
ka gerekliliğe ihtiyacımız vardır ve var olmaya devam 
etmek için tüm bu şeylere bağımlıyızdır. Sadece bu 
da değil, yaşamlarımızın tüm süreci ya da ilerleyişi, 
sürekli bir oluşum ve bozulma döngüsü, yani sürekli 
bir değişimdir. Değişim, olumsal varlıkların en üstün 
özelliğidir.

Dahası, yaşamlarımız zaman açısından ölçülebi-
lir. Yüz yıl önce hiçbirimiz var değildik. Olmadığı-
mız bir zaman vardı ve gelecekte de şu anda içinde 
yaşadığımız formun bir değişim geçireceği bir zaman 
gelecek. Kendimizi sonsuza kadar sürdüremeyiz; he-
pimiz öleceğiz.



Kendi Kendine Var Olma

49

Yaratıklar sürekli değişir. Oysa kendi kendine var 
olan, ezelî varlık değişmezdir. Varlığının gücünü asla 
kaybetmez ve varlığının kapsamında hiçbir şey ka-
zanmaz, çünkü o ezelden beri olduğu şeydir. Kendi 
gücü dahilinde varlığın kendisine sahiptir. Varlığı 
ontolojik olarak gerekli olan, kendi kendine var olan, 
ezelî bir şeyle kastettiğimiz budur. Olmaması müm-
kün değildir. Saf varlık; varoluşunun sürekliliği ya da 
varoluşunun kökeni için hiçbir şeye bağımlı değildir. 
Oluş hâlinde değildir; saf varlık hâlindedir ve saf var-
lığın olmaması mümkün değildir.

Tanrı, Midyan çölünde Musa’ya kutsal adıyla ken-
dini tam olarak bu şekilde açıklamıştır. Tanrı Musa’ya 
yanan çalının içinden seslendi ve onu İsrail halkını 
kurtarması için Firavun’a gönderdi. Musa, şaşkınlık 
içinde, yanan ama tükenmeyen bir çalıyı izledi ve ça-
lının içinden kendisiyle konuşan bir ses duydu: “RAB 
Tanrı Musa’nın yaklaştığını görünce, çalının içinden, 
‘Musa, Musa!’ diye seslendi …  ‘Fazla yaklaşma … 
Çarıklarını çıkar. Çünkü bastığın yer kutsal toprak-
tır. Ben babanın Tanrısı, İbrahim’in Tanrısı, İshak’ın 
Tanrısı ve Yakup’un Tanrısı’yım’ ” (Çık. 3:4-6). Musa 
Tanrı’ya, insanlar kendisine Tanrı’nın adını sorduk-



Tanrı Var mı?

50

larında ne söylemesi gerektiğini sorduğunda, Tanrı 
şöyle dedi: “BEN BEN’İM … İsrailliler’e de ki, ‘Beni 
size Ben Ben’im diyen gönderdi’ ” (14. ayet). 

Tanrı Musa’ya kutsal adını, anmalık adını, bütün 
kuşaklar tarafından bilinen adını vererek yanıt ver-
di: Yahve, yani “Ben Ben’im.” “Ben Olan’ım” Mu-
sa’yı gönderiyordu, “Oldum” ya da “Olacağım” ya da 
“Oluş hâlindeyim” değil, ancak “Ben Ben Olan’ım.” 
Tanrı “olmak” fiilini şimdiki zamanda kullanır. Bu, 
varlığı ezelden mevcut olan ve ebediyen değişmeyen, 
varlığı olmadan başka hiçbir şeyin olması mümkün 
olmayan Tanrı’nın adıdır.

Bir şey şu anda var olduğu için, akıl bir şeyin ya da 
birinin kendi kendine var olmasını gerektirir. Ancak 
bu kendi kendine var olan, ezelî varlık Tanrı mıdır, 
yoksa evrenin kendisi midir? Bu soruyu bir sonraki 
bölümde inceleyeceğiz.



51

Yedinci Bölüm

Gerekli Varlık

Evrenin kökenini açıklamak için ileri sürülen çe-
şitli teoriler zaman zaman değişmekte, bazen de 

devrim niteliğinde sarsıntılar geçirmektedir. Yirminci 
yüzyılın ortalarında hiç kabul görmeyen evrenin kö-
kenine ilişkin Büyük Patlama teorisinin ortaya çıkışı, 
bugün bilim camiasında neredeyse evrensel olarak 
kabul görmektedir.

Büyük Patlama, geçmiş tarihte genellikle tekillik 
noktası (yani sonsuz küçüklükte ve sonsuz yoğunluk-
ta bir nokta) olarak tanımlanan ve o sırada var olan 
her şeyin evrendeki tüm madde ve enerjinin sıkışması 
olduğu bir zaman olarak tanımlanır. Bir noktada –



Tanrı Var mı?

52

günümüzde 13.8 milyar yıl önce olduğu düşünülü-
yor– bu tekillik noktası patladı (bizim bilmediğimiz 
sebeplerle) ve bu patlamadan bugün bildiğimiz maddi 
evrende gözlemlediğimiz madde ve enerji ortaya çıktı.

Büyük Patlama teorisi, bir zamanlar var olan her 
şeyin yüksek bir düzen durumunda olduğunu, yani 
tek bir yerde kararlı bir formda olduğunu (yani o sı-
rada patlamadığını) iddia etmektedir. Termodinami-
ğin ikinci yasası, her şeyin dağıntı ya da düzensizlik 
yönünde arttığını gösterir. Ancak doğanın durumu 
doğası gereği düzensizliğe doğru ilerliyorsa, o zaman 
ilk etapta nasıl düzenli oldu?

Öncelikle ele alınması gereken diğer yasa, hare-
ket hâlindeki nesnelerin bir dış güç tarafından etkiye 
maruz kalmadıkça hareket hâlinde kalma eğiliminde 
olduğunu ve hareketsiz nesnelerin de bir dış güç ta-
rafından etkiye maruz kalmadıkça hareketsiz kalma 
eğiliminde olduğunu belirten eylemsizlik yasasıdır. 
Örneğin, elinde golf topu olan bir golfçü düşünün. 
Top vuruş tahtasına yerleştirildiğinde hareketsizdir. 
Golfçünün sopasıyla topa vurması gibi bir dış kuv-
vet tarafından etkiye maruz bırakılmadıkça ve etkiye 
maruz kalana kadar orada kalacaktır. Daha sonra, 



Gerekli Varlık

53

bir dış kuvvet tarafından etkiye maruz bırakılmadığı 
sürece hareket hâlinde kalacaktır; sonunda yere düşe-
ne kadar hava direnci onu yavaşlatır, bundan hemen 
sonra yerden sürtünmeye maruz kalır ve yuvarlana-
rak durur.

Eğer hareketsiz şeyler hareketsiz kalma eğilimin-
deyse ve hareket hâlindeki şeyler de hareket hâlinde 
kalma eğilimindeyse, o zaman Büyük Patlama’yla il-
gili en büyük soru şudur: Patlamaya ne neden oldu? 
Pek çok kişi bu soruya yanıt vermenin gereksiz oldu-
ğunu, bunun bilimin ötesine geçerek felsefe, teoloji ya 
da din alanına girdiğini savunmaktadır. Ancak bu te-
ori tüm gerçekliğin bir açıklaması olarak sunuluyorsa 
ve kişinin tüm umutları Büyük Patlama kavramına 
bağlanmışsa, o zaman bu soruya nasıl cevap verilmez?

Bilimsel teori, doğası gereği nedensellik meselele-
riyle ilgilenir ve bu da nedenselliğin büyük sorusu-
dur: Büyük Patlama’ya ne neden oldu? Bu sorudan 
kaçmak ya da cevaplamanın gereksiz olduğunu dü-
şünmek akademik ve entelektüel bir kaçamaktan 
başka bir şey değildir. Her şeyin kökeni için bu tezi 
öne süren herkes, küçük bir tekillik noktasındaki bu 
muazzam değişime hangi dış gücün neden olduğu so-
rusuyla hesaplaşmak zorundadır.



Tanrı Var mı?

54

Bu sorunun cevabı Kutsal Kitap’a dayalı Hristi-
yanlıkta kolayca bulunabilir. Yaratılış öğretisi, ha-
reket gücüne sahip olan ve hareket etmeyen bir şeyi 
hareket ettirme yeteneğine sahip, kendi kendine var 
olan, ezelî bir varlığın olduğunu öğretir. Filozof Aris-
toteles bunu anlamıştır; “hareket ettirilmeyen bir 
hareket ettiriciye” duyulan ihtiyaçtan bahsetmiştir. 
Hareketin bir kökeni olması gerektiğini ve hareketin 
kökenine sahip olanın, kendi içinde hareket gücüne 
sahip olması gerektiğini biliyordu, tıpkı kendi içinde 
var olma gücüne sahip olması gerektiği gibi. Bu yüz-
den bu nitelikleri Tanrı’ya atfediyoruz.

Bununla birlikte, Büyük Patlama’nın tekillik nok-
tasında yoğunlaşan madde ve enerjinin kendi kendi-
ne var olduğu ve ezelî olduğu fikri hâlâ mevcuttur. 
O hâlde evrenin 13.8 milyar yaşında olmadığı, yal-
nızca evrenin bugünkü hareketinin bu noktaya kadar 
uzandığı iddia edilmektedir. Ancak gerçekliğin asıl 
bileşenleri ya da maddeleri ezelîdir. Bu görüş mater-
yalizm olarak adlandırılır.

Peki evrende hangi şeylerin ezelî olduğunu nasıl 
belirleyeceğiz? Bu kitap tekil hâliyle ezelî midir? Peki 
ya bir dizi araba anahtarı? Elbette materyalist kişi bu 



Gerekli Varlık

55

şeylerin üretilmiş olduğu yanıtını verecektir. Ne de 
olsa materyalist, maddenin başlıca özelliğinin değişe-
bilirliği olduğunu bilir; bir hâlden başka bir hâle dö-
nüşür ve ebediyen sabit değildir. Bu şekilde bir şeyleri 
başka şeylere dönüştürebiliyoruz.

Ama o zaman materyalist şöyle diyecektir: “Bu ki-
tabın kendi kendine var olan ezelî bir gerçeklik olma-
dığını kabul ediyoruz. Daha ziyade, kendi kendine 
var olan, ezelî bir şey tarafından üretilen unsurlardan 
oluşur. Ancak bu kendi kendine var olan, ezelî şey 
–Hristiyanların inandığının aksine– aşkın değil, iç-
kindir.” Yani materyalist, bu evreni açıklamak için bu 
evrenin üstünde ve ötesinde bir şeye başvurmak zo-
runda olmadığımızı savunur. Hristiyanlığın, Yahudi-
liğin ve İslam’ın öğrettiklerine, yani yaratılmış evre-
nin tüm alanının dışında, Tanrı dediğimiz, her şeyin 
Yaratıcısı olan ve her şeyin O’nda yaşadığı, hareket 
ettiği ve var olduğu, kendi kendine var olan, ezelî bir 
varlık olduğuna karşı çıkar. Dolayısıyla, Tanrı’nın 
başlıca özelliklerinden birinin evreni aşması olduğu-
nu söyleriz.

Materyalist, bir şeyin kendi kendine var olması, 
ezelî olması ve kendi içinde var olma gücüne sahip 



Tanrı Var mı?

56

olması gerektiğini anlar ve kabul eder. Kendi kendi-
ni yaratma fikrinden geri adım atmaz ve bunun ab-
sürtlüğünü kabul eder. Ancak bu kendi kendine var 
olan, ezelî bir şeyin evrenden ayrı ve onun üstünde 
bir olan Tanrı olduğunu kabul etmez. Bunun yerine, 
Tanrı’nın, eğer varsa, ya evrenin bir parçası ya da ev-
renin toplamı olduğunu düşünecektir. Ancak evrenin 
toplamı bu kitabı da içerecektir. Ve eğer Tanrı’nın 
evrenin toplamı olduğunu söylüyorsak, o zaman bu 
kitabı Tanrı’nın bir parçası ve dolayısıyla kendi ken-
dine var olan ve ezelî olarak dahil etmeliyiz. Yine de 
kitabın kendi kendine var olmadığını ve ezelî olmadı-
ğını biliyoruz çünkü parçalanabilir. İkiye bölünebilir. 
Küçültülebilir ve değiştirilebilir.

Bu noktada materyalist, kitabın olumsal olan öz-
gün, farklı bir varoluşa sahip olduğunu kabul eder, 
ancak daha sonra bunun altında, var olan her şeyin 
altında yatan evrensel bir materyal olduğunu savu-
nur. Ve bu materyal kendi kendine var olan ve ezelîdir 
ve kendi içinde güç ve varlığa sahiptir. Bu materyal 
13.8 milyar yıl önce tekillik noktasının patlamasına 
izah olur. Ve diğer her şey bu materyalden gelen güç 
aracılığıyla oluşturulur.



Gerekli Varlık

57

Burada oluşturmak kelimesinin kullanımına dik-
kat edin. Eski Antlaşma’nın ilk kitabının adı Grekçe 
gennaō kelimesinden gelen Yaratılış’tır (Genesis) ve 
“olmak, oluşmak, meydana gelmek” anlamına gelir. 
Bir şeyi var etmek, onu yaratmak ya da var olması-
na neden olmaktır. Dolayısıyla materyalist, evrende 
tüm gerçekliğin kaynağı olan ve her şeyi başlangıçtan 
itibaren yaratan bilinmeyen bir nokta ya da materyal 
düşünür. Evrenin dışında yaşayan ve evrenin üstünde 
ve ötesinde olan bir Tanrı yoktur. Bunun yerine, bu 
kendi kendine var olan, ezelî oluşturucu güç evrenin 
kendisinin bir parçasıdır.

Bu görüş günümüzde bilim ve felsefede bazı çev-
relerde popülerdir. Evet, kendi kendine var olan, ezelî 
bir güç vardır ve bu güç olmadan hiçbir şey olamaz. 
Buraya kadar bu görüşe sahip olanlar Tanrı’nın varlı-
ğını onaylayanlarla hemfikirdir. Ancak Tanrı’ya ina-
nanlar için bir meydan okuma söz konusudur: Neden 
kendi kendine var olan, ezelî gücün evreni aşması 
gerektiğini söylüyoruz? Neden evrenin bir parçası 
olamıyor? Cevap şudur: Evreni nasıl tanımladığınıza 
bağlı olarak, kendi kendine var olan, ezelî güç, evre-
nin bir parçası olabilir. Eğer evren terimiyle var olan 



Tanrı Var mı?

58

her şeyi kastediyorsak ve eğer Tanrı varsa, o zaman 
Tanrı evren teriminin altında yer alacaktır. Ancak ev-
ren terimiyle yaratılmış evren kastediliyorsa, o zaman 
Tanrı’yı evren teriminin içine dahil edemeyeceğimiz 
açıktır.

Bununla birlikte, Tanrı ile evren arasında ayrım 
yapmalıyız ve teolojide yaptığımız ayrım, Tanrı’nın 
evreni aştığıdır. Aşkınlığın Tanrı’nın konumunun bir 
tanımını vermediğine dikkat etmek çok önemlidir. 
Aşkınlık coğrafi bir tanımlama değildir. Tanrı’nın 
güneşin doğusunda ve ayın batısında bir yerde yaşa-
dığı anlamında aşkın olduğunu söylemiyoruz. Felse-
fe ve teolojide aşkınlık ile kastedilen, bir şeyin daha 
yüksek bir varlık derecesi olmasıdır. Yani, aşkınlık 
aslında coğrafi değil, ontolojik bir tanımlamadır.

Tanrı’nın aşkın olduğunu söylediğimizde, basit-
çe O’nun bizden daha yüksek bir varlık derecesi ol-
duğunu kastederiz. O, bu kitaptan daha yüksek bir 
varlık derecesidir. O, güneşten daha yüksek bir varlık 
derecesidir. O, saf enerjiden daha yüksek bir varlık 
derecesidir.

Evrende bilinmeyen, görünmeyen, ölçülemeyen, 
kendi kendine var olan ve ezelî olan ve diğer her şe-



Gerekli Varlık

59

yin kendisi tarafından oluşturulduğu bir nokta ya 
da materyal olduğunu savunanlar, nihayetinde Hris-
tiyan dünya görüşünü kabul etmektedirler. Kendisi 
tarafından ve kendisinden oluşturulan tüm türevsel, 
bağımlı, türemiş, olumsal şeylerin üzerinde, onlardan 
önce ve onlardan farklı olan bir şeyin varlığını onay-
lamaktadırlar. Bu noktada, sadece onun adı üzerinde 
tartışıyoruz. Ancak ne olursa olsun, her şeyin kendi 
varlığından ve gücünden varoluş kazandığı, kendi 
kendine var olan, ezelî bir şeye geri dönmek zorunda 
kalıyoruz.

Pek çok Hristiyan bu noktada itiraz etmektedir. 
Felsefe ve aklın, kendi kendine var olan, ezelî bir şeye 
sahip olmamız gerektiğini savunduğunu ve gösterdi-
ğini kabul ederler. Ama bundan Kutsal Kitap’ın Tan-
rısı’na nasıl ulaşacağız? Şu ana kadar elimizdeki tek 
şey Aristoteles’in “hareket ettirilmeyen hareket etti-
ricisi” ve kendi kendine var olan, ezelî bir şeye dair 
soyut bir fikirdir. Henüz Kutsal Kitap’taki Tanrı’ya 
gelmedik. Şu ana kadar tartışma Kutsal Kitap ayet 
anlamlandırmasından çok felsefeye dayandırılmıştır. 
Dolayısıyla, soru hâlâ ortada durmaktadır: Filozofla-
rın tanrısı ile Kutsal Kitap’ın Tanrısı arasındaki ilişki 
nedir?





61

Sekizinci Bölüm

Kutsal Kitap’ın 
Tanrısı

Felsefenin Tanrısına 
Karşı

Kendi kendine var olan, ezelî bir şey kavramı 
ortaya konmuş olsa da, Yahudi-Hristiyanlıkta 

karşılaştığımız kişisel varlıktan, yani Kutsal Kitap’ın 
Tanrısı’ndan hâlâ çok uzaktayız. Bazıları, ortaya koy-
duğumuz tek şeyin filozofların tanrısına benzer bir 
varlık, kendi kendine var olan, ezelî bir varlığa dair 
soyut bir kavram olduğunu iddia edebilir. Bu da bizi 
ele almamız gereken iki ciddi soruyla baş başa bırak-
maktadır. Birincisi, bu felsefi kavram ile Kutsal Ki-
tap’ın Tanrısı arasındaki ilişki nedir? İkincisi, kendi 



Tanrı Var mı?

62

kendine var olan, ezelî bir varlıktan kişisel bir Tan-
rı’ya nasıl ulaşırız? 

İlk kilise babası Tertullian “İnanıyorum çünkü 
absürt” sözüyle ünlüdür. Tertullian bunu söylerken, 
Kutsal Kitap’ın Tanrısı ile Grek filozoflarının tanrısı 
arasındaki radikal farkı göstermeye çalışmıştır. “Yeru-
şalim’in Atina’yla ne ilgisi var?” diye sorduğunda, bunu 
retorik olarak soruyordu, yani İsraillilerin kişisel Tanrı-
sı ile Grek felsefesinde bulunan belirsiz, soyut kavram 
veya ilke arasında hiçbir temas noktası yoktur.

Tertullian’ın itirazı, on dokuzuncu yüzyılda liberal 
teoloji şeklinde yeniden ortaya çıkmıştır. Kilise tarih-
çisi Adolf von Harnack ve teolog Albrecht Ritschl gibi 
isimler, kilisenin tarihinin erken dönemlerinde Grek 
felsefesinin müdahalesiyle yozlaştığını söylemiştir. 
Dördüncü yüzyıldaki –Tanrı’nın özde bir, kişide üç 
olduğunu söyleyerek Üçlübirliği tanımlayan– İznik 
Konsili gibi erken bir dönemde kilisenin kullandığı 
kategoriler ve ifadeler Grek felsefesine dayanan kav-
ramlarla doluydu. On dokuzuncu yüzyıl liberalleri, 
kilisenin Grek felsefesinin çağlar boyunca teologların 
düşünceleri üzerindeki boğucu etkisinden kurtulma-
sı gerektiğini savunmuştur.



Kutsal Kitap’ın Tanrısı Felsefenin Tanrısına Karşı

63

Liberalizmin bu görüşü yirminci ve yirmi birinci 
yüzyılın müjdeci akımdaki kilisesine muazzam bir 
giriş yapmıştır. Sonuç olarak, kilisedeki pek çok kişi 
Kutsal Yazılar’ın tüm kapsamının rasyonel ve tutarlı 
bir şekilde anlaşılmasını amaçlayan sistematik teolo-
jiyi reddetmeye başlamıştır. Bu kişilerin yaptığı suçla-
ma, sistematikçilerin Kutsal Kitap’a felsefi bir sistem 
dayattıkları ve her şeyi Grek felsefesinden ödünç alı-
nan bu ön yargılı sisteme uydurmaya çalıştıklarıdır.

Ancak sistematik teolojinin görevi asla Kutsal Ya-
zılar’a yabancı bir sistem dayatmak ve sonra da Kut-
sal Yazılar’ı buna uymaya zorlamak değildir. Aksine, 
sistematikçiler Kutsal Yazılar’ın tüm kapsamına ba-
kar ve bizim dayattığımız bir sistemi değil, Kutsal 
Kitap’ta bulunan düşünce sistemini bularak tutarlı 
bir anlayış geliştirmeye çalışırlar. Bu, Tanrı’nın ko-
nuştuğunda tutarlı bir şekilde konuştuğunu varsayar. 
Aynı zamanda Tanrı’nın, Sözü’nü tutarlı ve mantıklı 
bir şekilde anlamamız için bize akıl verdiğini de var-
sayar. Yine de bu sistem karşıtı kavram, bugün pek 
çok durumda insanların Grek felsefesine duydukları 
antipatiyle bağlantılıdır.



Tanrı Var mı?

64

Bu antipatinin ışığında, Kutsal Ruh Tanrı’nın 
Yeni Antlaşma’nın yazılacağı dil olarak Grekçeyi 
seçtiğini hatırlamalıyız. Sonuç olarak, Greklerin dili 
Müjde’yi anlamamız açısından sonsuza dek bizimle 
olacaktır. Bu, Yeni Antlaşma Grekçesini kesinlikle 
Grek felsefesi ışığında yorumlamamız gerektiği anla-
mına gelmez. Dil Grekçe olsa da, kavramlar Yahudi 
dünyasından gelmektedir. Bunlar sadece Grek dili 
aracılığıyla iletilmişlerdir.

Yine de, Aristoteles’te bulduğumuz Tanrı fikri ile 
Hristiyanlıkta bulduğumuz Tanrı fikri arasındaki 
fark nedir? Aristoteles Tanrı’yı “kendi kendini düşü-
nen düşünce”, “hareket ettirilmeyen hareket ettirici” 
ve “her şeyin ilk nedeni” olarak tanımlamıştır. Ancak 
Aristoteles’in tanrısı istemli bir faaliyetle değil, gerek-
lilikten yaratmıştır. Tamamen kişisel olmayan, uzak 
ve kendi varlığından oluşturduğu dünyadan uzak 
kalmıştır.

Hristiyanlığa göre, Kutsal Kitap’ta bulduğumuz 
Tanrı, ilk sayfanın ilk ayetinde, var olan her şeyi ya-
ratmak için faaliyete geçen ve olayları meydana ge-
tirmek için makul ve amaçlı bir şekilde hareket eden 
Biri olarak tanıtılır. Ve O yarattığı her şeyi sürdürür 



Kutsal Kitap’ın Tanrısı Felsefenin Tanrısına Karşı

65

ve onlarla yakından ilgilenir. Kutsal Kitap’ın yaratılı-
şa ve kurtuluşa bakışı şudur: Tanrı, tarihin gidişatıy-
la ve yarattığı evreni yönetmekle yakından ilgilenir. 
Aristoteles’te bulduğumuz Tanrı görüşü ile Kutsal Ya-
zılar’da bulduğumuz Tanrı görüşü arasında açık bir 
şekilde keskin farklılıklar vardır.

Grek felsefesinde logos ya da “söz” kavramı, dünya-
ya düzen ve uyum vermek için gerekli olan soyut bir 
fikir olarak işlev görür. Ancak Kutsal Kitap Hristi-
yanlığında logos, Tanrı’nın beden almış Sözü, bir kişi, 
Rab İsa Mesih’tir. Bu, Stoacılıkta ya da filozof Herak-
litos’un düşüncesinde logos ile ilgili bulduklarımızdan 
tamamen ayrılmaktadır.

Bazen Hristiyanlar, kendi kendine var olan, ezelî 
bir varlığı tartışmanın bizi yalnızca bir ilk nedene 
götürdüğünü öne sürerek inanç savunmasına itiraz 
ederler. Şu ana kadar ortaya koyduğumuz tek şey Aris-
toteles’in tanrısı ya da filozofların tanrısıdır, Kutsal 
Kitap’ın tanrısı değil. İtirazda bulunan kişiler bu yak-
laşımın yanlış olduğunu, çünkü gerçek Tanrı’nın sa-
dece eksik ve kısmi bir resmini elde ettiğimizi iddia et-
mektedir. Ardından bu kişiler bu kitapta tartıştığımız 
inanç savunması yaklaşımının tamamını reddederler.



Tanrı Var mı?

66

Burada altta yatan bir varsayımı sorgulamalıyız. 
Kilit mesele şudur: Tanrı hakkında doğru bilgiye sa-
hip olmak için Tanrı hakkında kapsamlı bir bilgiye 
sahip olmamız gerekir mi? Tanrı’ya ilişkin sistematik 
teolojinin ilk ilkelerinden biri O’nun kavranamazlı-
ğı öğretisidir. Bu, hiçbir insanın Tanrı hakkında ta-
mamen kapsamlı bir bilgi ve anlayışa sahip olmadığı 
ve olamayacağı anlamına gelir. Tanrı’nın üstünlüğü 
sonsuzdur ve bizler, cennette bile O’nu anlamak için 
sonsuz bir bakış açısına sahip olamayacağız. Bizler 
sonlu yaratıklarız ve yaratılmışlığımız nedeniyle Tan-
rı’ya ilişkin anlayışımız sınırlıdır.

Eğer gerçekten de Tanrı’yı doğru bir şekilde anla-
mak için Tanrı’nın kapsamlı bir resmine sahip olmak 
gerekseydi, bu bizim Tanrı hakkında doğru bir bilgiye 
sahip olamayacağımız anlamına gelirdi, çünkü O’nun 
hakkında kesinlikle kapsamlı bir bilgiye sahip deği-
liz. Bu nedenle, Tanrı hakkındaki bilgimizin kısmi 
olması, bilgimizin doğru olmadığı anlamına gelmez.

Akıl yürütme sürecimizde şu ana kadar ulaştığı-
mız şey sadece kendi kendine var olan, ezelî bir var-
lığa ulaşmak olsa da, bu kesinlikle Kutsal Kitap’ın 
Tanrı’nın karakteri hakkında bize açıkladığı şeyin bir 



Kutsal Kitap’ın Tanrısı Felsefenin Tanrısına Karşı

67

parçasıdır. Kutsal Kitap Tanrı’nın doğası hakkında 
başka ne açıklarsa açıklasın, O’nun ezelî, kendi ken-
dine var olan ve her şeyin Yaratıcısı olduğunu öğre-
tir. Aristoteles buna “Evet ve amin” derdi. Aristoteles 
yanılıyor mu? Hayır. Putperest bir filozofun kendi 
kendine var olan, ezelî bir varlık olması gerektiğini 
kabul etmesi, Hristiyan iddiasının doğruluğuna karşı 
çıkmaz. Aksine, onu destekler.

Biz sadece, kendi kendine var olan, saf varlık ve 
ezelî olan bir ilk nedenin olması gerektiği konusunda 
Aristoteles ile aynı fikirde olduğumuzu söylüyoruz. 
Bu, Tanrı hakkındaki bilgimizde yalnızca kısmi bir 
noktadır, ancak çok önemli bir noktadır. Aslında, 
ateist düşünce sistemleri tarafından sürekli saldırı al-
tında tutulan, Hristiyan Tanrı anlayışının tam da bu 
yönüdür.

Ateistler Hristiyanlığa yaratılış noktasında ve aş-
kın, kendi kendine var olan, ezelî bir varlık kavramın-
da saldırırlar. Dolayısıyla, sadece imanın değil, ancak 
aklın da kendi kendine var olan, ezelî bir varlığın 
mantıksal gerekliliğini ortaya koymakta olmasının 
büyük bir değeri vardır. O zaman, Tanrı öğretisinin 
savaş alanı, Hristiyan’ın pek çok hakikat iddiasından 
vazgeçmek yerine zaferle çıkabileceği bir alandır.



Tanrı Var mı?

68

Ancak yine de soru şudur: Bu kendinden var olan, 
ezelî bir şeyden kişisel bir Tanrı’ya nasıl ulaşırız? Bu 
daha karmaşık ve zor bir araştırma gerektirir. Tan-
rı’nın varlığına dair en meşhur argümanlardan biri 
teleolojik argümandır. Grekçe “son, amaç, hedef” an-
lamına gelen telos kelimesinden geldiği için bu şekilde 
adlandırılmıştır. Bu bazen tasarım argümanı olarak 
da adlandırılır.

Tanrı’ya ilişkin geleneksel argümanlara karşı ta-
rihteki en büyük şüphecilerden ikisi Immanuel Kant 
ve David Hume’dur. Yine de her ikisi de Tanrı’nın 
varlığına dair tarihten gelen en güçlü argümanın tele-
olojik argümanda bulunduğunu düşünmüştür. Kant, 
kendisinin iki şeyin ötesine geçemediğini söylemiş-
tir: yukarıdaki yıldızlı gökyüzü ve içimizdeki ahlak 
yasası. O sadece bir filozof değil, aynı zamanda bir 
bilim adamıydı. Doğa dünyasında tasarımın varlığı-
na dair apaçık kanıtlar karşısında şaşkına dönmüştü. 
Bir tasarımcı sorusunu gündeme getirmeden doğaya 
tasarım atfetmek çok zordur. Tasarım kazara ortaya 
çıkabilir mi? Soru buydu.

Antony Flew tarafından popüler hâle getirilen gö-
rünmez bahçıvan benzetmesi, ormanda keşfedilme-



Kutsal Kitap’ın Tanrısı Felsefenin Tanrısına Karşı

69

miş bir bölgeden geçen kaşiflerin kalın bir yağmur 
ormanında palalarla önlerine çıkan dalları keserek 
ilerlemelerini anlatır. Ormanın ortasında, özenle iş-
lenmiş, her şey mükemmel bir simetri içinde düzen-
lenmiş, orada yetişen bitkiler arasında tek bir yabani 
ot bile bulunmayan, sıra sıra dizilmiş güzel bakım-
lı bir bahçeye ulaşırlar. Burada bir bahçıvan olması 
gerektiğini düşünürler ve onu aramaya başlarlar. Bir 
bahçıvan bulamayınca, onun görünmez ve maddesiz 
olup olmadığını konuşmaya başlarlar. Son olarak, 
benzetmenin sonunda Flew, Tanrı’yı görünmez ve 
maddesiz olarak tanımlamaya başladığımızda, Tan-
rı’nın binlerce nitelikle birlikte öldüğünü söyler. “Peki 
bu Tanrı ile hiç Tanrı olmaması arasındaki fark ne-
dir?” diye sorarak sözlerini tamamlar. Açık cevap ise 
bahçedir. Flew hâlâ bahçedeki bariz tasarım görünü-
müne izah getirmemişti.

Aydınlanma filozoflarının kaçamadıkları şey 
buydu. Hristiyan teizminden deizme (dünyayı yara-
tan ama artık onun içinde etkin olmayan bir Tanrı 
inancına) geçtiler, çünkü tasarımın sonuçlarından 
kaçamıyorlardı. Dünyanın dişlileri ve iç mekanizma-
larıyla mükemmel bir şekilde inşa edilmiş bir saat gibi 



Tanrı Var mı?

70

işlediğini, ancak hiç kimsenin saatin bir tasarımcısı 
ya da yapıcısı olduğunu varsaymadan bir saat bula-
mayacağını söylediler.

Aristoteles, kişiliğin en önemli özelliğinin niyet 
ya da daha sonra on dokuzuncu yüzyıl felsefesi ki-
şiselciliğinde “niyetlilik” (yönelimsellik) olarak ad-
landırılan şey olduğunu söylemiştir. Bir şeyin niyetle 
faaliyete geçmesi için bir zihin ve zihnin planladığı 
şeyi seçme yetisi gerekir. Aristoteles, kişiliğin niyet 
gerektirdiğini, niyetin kişiliği beraberinde getirdiğini 
ve niyetin özünün zihinde ve iradede (istemde) bu-
lunduğunu söylemiştir.

Kişisel olmayan güçlerin zihni ve iradesi yoktur ve 
hiçbir şey tasarlayamazlar. İnsanlar sadece zeki olan 
ve tasarımla hareket eden Biri tarafından yargılanma 
fikrinden kaçmak için Tanrı’yı kişisel olmayan, aklı 
olmayan ve iradesi olmayan bir güç seviyesine in-
dirgemeye çalışırlar. Bu, insanın ahlaki suçlamadan 
cayma şartı oluşturma girişimidir. Ancak tesadüfi bir 
şekilde amaca sahip olamayız ve zekasız bir şekilde 
zekâya sahip olamayız. Kişiliksizlik kişilik üretemez, 
çünkü bu niyetsiz niyet olurdu ve niyetsiz bir şekilde 



Kutsal Kitap’ın Tanrısı Felsefenin Tanrısına Karşı

71

niyete sahip olamayız. Tıpkı kendi kendini yaratma 
kavramı gibi, niyetsiz niyetlilik de bir absürtlüktür.

Eğer evrende tasarım varsa, o zaman evreni ya-
ratmaktan sorumlu olan bu kendi kendine var olan, 
ezelî bir şey, sadece bir şey değil, kendi kendine var 
olan, ezelî, akıllı bir varlık olmak zorundadır. Ve eğer 
zekiyse, o zaman kişisel olmalıdır. Ve eğer kişiselse, 
artık soyutlamalardan uzaklaşmış ve doğrudan Kut-
sal Yazılar’ın sayfalarına inmiş oluruz.





73

Dokuzuncu Bölüm

Kant’ın Ahlak 
Argümanı

Immanuel Kant, Saf Aklın Eleştirisi adlı çığır açan 
eserinde, Tanrı’nın varlığına ilişkin geleneksel ar-

gümanların bir eleştirisini sunmuştur. Kendisi Tan-
rı’ya inanıyordu ama Tanrı’nın varlığının kanıtlana-
bileceğini düşünmüyordu. Bu kitapta Kant, Tanrı’nın 
varlığına ilişkin ünlü ahlaki argümanını ortaya koy-
muştur. Pratik Aklın Eleştirisi adlı başka bir kitabın-
daysa, Tanrı sorusunu teolojik bir bakış açısından zi-
yade pratik bir bakış açısıyla ele almıştır. Bir anlamda 
Kant, Tanrı’yı evin ön kapısından kaba bir şekilde 
dışarı çıkarmış ve ardından mutfağa koşarak arka ka-
pıdan içeri girmesine izin vermiştir.



Tanrı Var mı?

74

Kant’ın kendi argümanını incelemeden önce, 
Tanrı’nın varlığına ilişkin ahlaki argüman konusun-
da Yeni Antlaşma’nın ne öğrettiğini ele alalım. Elçi 
Pavlus, Romalılar’da şöyle der: “Tanrı’yı tanımakta 
yarar görmedikleri için Tanrı onları yararsız düşün-
celere, yakışıksız davranışlara teslim etti. Her türlü 
haksızlık, kötülük, açgözlülük ve kinle doldular. Kıs-
kançlık, öldürme hırsı, çekişme, hile, kötü niyetle do-
ludurlar. Dedikoducu, yerici, Tanrı’dan nefret eden, 
küstah, kibirli, övüngen, kötülük üreten, anne baba 
sözü dinlemeyen, anlayışsız, sözünde durmaz, sevgi-
den yoksun, acımasız insanlardır” (1:28-31).

Kapsamlı bir liste vermese de, Pavlus insanların 
ahlaksız davranışlarla birbirlerine nasıl yanlış dav-
randıklarını sıralar. Sonra 32. ayette şöyle der: “Böy-
le davrananların ölümü hak ettiğine ilişkin Tanrı 
buyruğunu bildikleri hâlde, bunları yalnız yapmakla 
kalmaz, yapanları da onaylarlar.” Elçi burada açıkça 
Tanrı’nın kutsal karakterini tüm yaratıklara açıkladı-
ğını söyler. Tüm insanlar Tanrı’nın doğru olduğunu 
bilir ve davranışlarıyla ilgili olarak bu doğruluğun 
kendilerinden ne talep ettiğine dair temel bir anlayışa 
sahiptir.



Kant’ın Ahlak Argümanı

75

Başka bir deyişle, Pavlus her birimizin doğru ile 
yanlış arasındaki farkı bildiğimizi söylemektedir. 
Cinsel olarak nasıl davranmamız gerektiğini biliyo-
ruz. Hırsızlık yapmamamız ya da cinayet işlememe-
miz gerektiğini biliyoruz. Kötü niyetli, açgözlü ya da 
sevgisiz olmanın ya da Romalılar’da sıralanan diğer 
ahlaksızlıklara bulaşmanın yanlış olduğunu bili-
yoruz. Bunların kötü ve yanlış olduğunu biliyoruz. 
Ancak bu açık anlayışa rağmen, bu günahkâr davra-
nışlarda bulunmakla kalmıyor –bunların Tanrı’nın 
yargısına layık olduğunu bilerek– başkalarının da 
desteğini alıyor ve onları da bu günahlara katılmaya 
teşvik ediyoruz. Herhangi bir günahı seçin, o güna-
hın toplumda kabul edilmesi ve hoş görülmesi için 
militanca tartışan bir grup insan bulabilirsiniz.

Romalılar 2’de Pavlus şöyle devam eder: “Kutsal 
Yasa’yı bilmeden günah işleyenler Yasa olmadan da 
mahvolacaklar. Yasa’yı bildikleri halde günah işleyen-
lerse Yasa’yla yargılanacaklar … Kutsal Yasa’dan yok-
sun uluslar Yasa’nın gereklerini kendiliklerinden yap-
tıkça, Yasa’dan habersiz olsalar bile kendi yasalarını 
koymuş olurlar. Böylelikle Kutsal Yasa’nın gerektir-
diklerinin yüreklerinde yazılı olduğunu gösterirler” 



Tanrı Var mı?

76

(12, 14-15. ayetler). Bu bölüme göre, Tanrı yasayı sa-
dece On Emir’de İsrail’e vermekle kalmamış, yasasını 
her yaratığın yüreğine de yazmıştır.

Yasanın insanların yüreklerine yazıldığının kanıtı 
vicdan dediğimiz aygıttır. Vicdan her insanın yapısı-
nın bir parçasıdır. Vicdanların bozulabileceği, dağla-
nabileceği ve nasırlaşabileceği doğrudur. Eğer bir kişi 
vicdandan tamamen yoksunsa, biz ona psikopat ya da 
sosyopat diyoruz; böyle bir kişi hiçbir suçluluk duy-
gusu hissetmeden korkunç kötülükler işleyebilir. Bu, 
doğal insanlığın sapkınlığıdır.

Elçi, Romalılar 1-2’de Tanrı’nın, ahlak yasasını 
her insanın yüreğine yerleştirerek kendisine tanıklık 
ettiğini söyler. Ancak ateist, insan vicdanının yalnız-
ca içinde yaşadığımız toplumun tabularının bir so-
nucu olduğunu iddia edecektir. Sigmund Freud bu 
tabuların kültürel olarak dayatıldığını ve insanlığı-
mızın gerçek, özgür ifadesinin sınırsız cinsel davra-
nışta ortaya çıktığını savunmuştur.

Ancak herkes işin doğrusunu bilir. Vicdan basitçe 
ortadan kalkmayacaktır. Çeşitli toplumlarda farklı 
şeylerin yasa ve tabu olarak yükseltildiğini iddia ede-
biliriz. Örneğin, bazı kültürlerde alkol içmeye karşı 



Kant’ın Ahlak Argümanı

77

bir tabu vardır; diğer kültürlerde ise suçluluk duyma-
dan alkol içilir. Bu tür farklılıklar mevcuttur. Ancak 
dünyadaki her kültürün bir şekilde ahlaki bir yapısı 
vardır, çünkü ahlaki bir yapı sosyal etkileşim ve top-
lumun korunması için gereklidir. Görecilikle (relati-
vizmle) boğuşan bir toplumda bile vicdan tamamen 
ortadan kaldırılamaz. Kant’ın pratik ve ahlaki argü-
manları bu noktada devreye girer.

Kant, dünyadaki her insanın bir “gereklilik” his-
sine sahip olduğunu evrensel bir olgu olarak kabul 
etmiştir; bu bizim içsel, doğuştan gelen bir doğru 
ve yanlış duygusu olarak adlandırdığımız şeydir. Bu 
gereklilik hissine Kant “koşulsuz buyruk” (ya da ka-
tegorik buyruk) adını vermiştir. Koşulsuz buyruk, 
mutlak bir emri temsil eder. Kant, dünyadaki her-
kesin belirli bir şekilde davranmasını gerektiren ve 
zorunlu kılan bir görev duygusuna sahip olduğunu 
savunmuştur. Bunu silmek, inkâr etmek ya da ondan 
kaçmak için elimizden gelen her şeyi yapabiliriz, an-
cak ondan kurtulamayız. 

İnsanoğlunun çözemediği en büyük sorunu suç-
luluk duygusudur. Ateistlerle din, teoloji veya inanç 
savunması tartışırken onlara sık sık şu soruyu sormu-



Tanrı Var mı?

78

şumdur: Suçluluk duygunuzla ne yapıyorsunuz? Hiç 
kimse gözlerimin içine bakıp da “Bende hiç suçluluk 
yok” demedi. Bunun doğru olmayacağını biliyorlar. 
Bu durumda birdenbire tartışmanın tüm gidişatı 
farklı bir düzleme taşınır, çünkü herkes çözülmemiş 
suçluluk duygusuyla ilgili bir sorunu olduğunu anlar.

Kant suçluluğun ahlaki olarak yapmakla yüküm-
lü olduğumuz şeyleri yapmamaktan kaynaklandığını 
savunmuştur. Kant daha sonra aşkınsal olarak ta-
nımladığı bir şekilde ilerledi. Saf pratiklikten ziyade 
pratik gereklilik sorularıyla başladı. Bilgi meselesi-
ne geldiğinde, “İşte bilgi bu şekilde meydana gelir” 
demedi. Bilginin mümkün olduğunu söyleyerek işe 
başlamadı. Aksine, şu sorularla başladı: Eğer bilgi 
mümkünse, ne olması gerekir? Bilginin gerekli bile-
şenleri nelerdir? Ardından bu yaklaşımı kullanarak 
felsefesini inşa etti.

Kant, insanlığa yükümlülükler getirecek gerçek 
etik ve ahlaka sahip olmak için neyin gerekli oldu-
ğunu bilmek istiyordu. Nesnel bir davranış standardı 
olmadan uygarlığın imkânsız olduğunu anlamıştı. 
Salt tercihe dayalı hukuk basitçe “güçlü olan haklı-
dır” demektir ve kaçınılmaz olarak medeniyeti yok 
eden orman kanunuyla karşı karşıya kalırız.



Kant’ın Ahlak Argümanı

79

Fyodor Dostoyevski, eğer Tanrı yoksa, doğruluk 
için nihai bir zemin yoksa, o zaman her şeye izin var-
dır, demiştir. Neyin doğru olduğuna dair nesnel bir 
zemin yoksa, o zaman her şey sadece tercihler üzerine 
bir savaştan ibarettir; benim tercihime karşı seninki. 
Herkes kendi gözünde doğru olanı yapar ve bu da 
gruplar ve bireyler arasında çatışma ve savaş yaratır.

Kant bunun son derece farkındaydı ve tehlikede 
olanın Batı medeniyetinden başka bir şey olmadığını 
anlamıştı. Ve bu yüzden şu soruyu sordu: Koşulsuz 
buyruğun –doğuştan gelen gereklilik hissinin– an-
lamlı olması için ne gereklidir? Ona göre herhangi 
bir etiğin anlamlı olabilmesi için gerekli olan ilk şey 
adalettir, çünkü suç yarar sağlıyorsa, erdemli olmak 
için pratik bir neden kalmaz. Aslında, bencil olmak-
tan başka bir şey için pratik bir neden yoktur. Dola-
yısıyla, öncelikle doğru davranışın ödüllendirildiği ve 
kötü davranışın cezalandırıldığı bir adalet olmalıdır.

Bunu takip eden soru şuydu: Adaletin var olması 
için ne gereklidir? Bu önemli bir sorudur, çünkü bu 
dünyanın adaleti mükemmel bir şekilde dağıtmadı-
ğını görebiliyoruz. Masum insanlar suçluların elinde 
can veriyor ve suçlular cezasız kalıyor.



Tanrı Var mı?

80

Kant adaletin var olabilmesi için gerekli olan ilk 
şeyin ölümden sonra yaşam olduğunu söyler. Mü-
kemmel adaletin sağlandığından emin olmak için 
mezardan sağ çıkmalıyız. Ancak hayatta kalsak bile, 
belki de sonraki çevre şu anda sahip olduğumuz tüm 
zayıflıklara sahiptir. Dolayısıyla, gerekli olan ikinci 
şey, ahlaki açıdan mükemmel olan bir yargıçtır. Yar-
gıç mükemmel bir şekilde doğru değilse, yozlaşmış, 
bencil ya da rüşvete yatkın olduğu için adaletsizlik 
yapabilir. Kusursuz adalet kusursuz yargılama gerek-
tirir ve kusursuz yargılama da suçlamaların üstünde 
ve yolsuzluğun ötesinde olan kusursuz bir yargıç ge-
rektirir.

Böyle mükemmel bir yargıcın var olduğunu var-
sayalım. Ahlaken dürüsttür ve adaleti yerine getir-
mek için elinden gelenin en iyisini yapar, ancak ne 
yazık ki, bilgisinin bir sınırı vardır. Bu sınırlamalar 
göz önüne alındığında, önüne gelen davalardaki tüm 
gerçekleri veya hafifletici koşulları bilmediği için ha-
talar yapar. Kötü bir niyetle değil, sadece bilgisi sınır-
lı olduğu için hata yapar. Bu nedenle, kusursuz bir 
adalete sahip olmak istiyorsak, yargıç yalnızca ahlaki 
açıdan kusursuz olmakla kalmamalı, aynı zamanda 



Kant’ın Ahlak Argümanı

81

her şeyi bilen biri olmalıdır. Verdiği hükmün hatasız 
ve lekesiz olması için tüm gerçekleri bilmesi gerekir. 
Tüm bunların mevcut olduğunu varsayalım: ölüm-
den sonra yaşam, nihai bir yargı ve mükemmel bir 
şekilde doğru olan ve her şeyi bilen bir yargıç. Bu 
şimdi adaleti sağlayacak mı? Henüz değil. Adaletin 
hüküm sürmesini sağlamak için bir unsurun daha 
mevcut olması gerekir: bilgi, niyet ve erdem bakı-
mından mükemmel olan yargıç aynı zamanda hü-
kümlerini uygulama gücüne de sahip olmalıdır. Eğer 
adaleti yerine getirme girişimlerinde güçsüzse veya 
herhangi bir şekilde kısıtlanmışsa, o zaman adaletin 
gerçekleşeceğinin hiçbir garantisi yoktur. Dolayısıyla, 
bu yargıç aynı zamanda her şeye gücü yeten olmalı, 
yargılarının yerine getirilmesini engelleyebilecek di-
ğer tüm güçlerden daha güçlü olmalıdır.

Kant’a göre, eğer gereklilik hissi, yani koşulsuz 
buyruk gerçekten önemliyse, o zaman dünyasal ya-
şamlarımızın ötesinde bir şey vardır. Bu da her insa-
nın yaşarken yaptığı her bir şeyden –her kötü sözden, 
her kötü eylemden, her kötü düşünceden ve hatta ya-
pılmamış her erdemli eylemden– sorumlu tutulacağı 
anlamına gelir. Herkes, gözleri bağlı olmayan, rüşvet 



Tanrı Var mı?

82

ya da yolsuzluktan etkilenmeyen, ama tamamen kut-
sal, iyi ve doğru olan bir yargıç tarafından sorumlu 
tutulacaktır. O her şeyi bilir ve hükmünü verecek ka-
dar da güçlüdür.

Kant, Tanrı’nın varlığına ilişkin geleneksel argü-
manları yıkmış, ancak daha sonra Yahudi-Hristiyan 
Tanrısı’nı ahlaki argümanlar temelinde yeniden inşa 
etmiştir. Eğer ahlak gerçekten varsa, o zaman Tanrı’yı 
doğrulamanın pratik bir gereklilik olduğunu savun-
muştur. Kant’ın vardığı nihai sonuç, bir Tanrı var-
mış gibi yaşamamız gerektiğidir, çünkü eğer yoksa, 
medeniyet ve insan topluluğu için hiçbir umudumuz 
yoktur.



83

Onuncu Bölüm

Boş, Bomboş

Immanuel Kant, koşulsuz buyruk (yani her insanda 
mevcut olan ahlak hissi) olarak adlandırdığı şeyin 

farkındalığından yola çıkarak, Tanrı’nın varlığına 
dair pratik bir argüman inşa etmiştir. Tanrı’nın var-
lığını normal araştırma ve soruşturma yollarıyla ka-
nıtlamanın mümkün olduğuna inanmasa da, pratik 
amaçlar doğrultusunda, yaşamı anlamlı ve toplumu 
mümkün kılmak için bir Tanrı olduğunu varsayma-
mız gerektiğini savunmuştur.

Ancak felsefe dünyasındaki herkes Kant’ın vardığı 
sonuca katılmadı. Kinikler ve şüpheciler, sırf alterna-
tifler korkunç olduğu için insanların Tanrı’ya inana-



Tanrı Var mı?

84

mayacağını ileri sürdüler. Gözlerimizi kapatıp, derin 
bir nefes alıp, tüm gücümüzle yaşamın anlamlı ol-
masını ve yüce bir varlığın adaleti yerine getirmesini 
dilememiz olmaz. Onlara göre bu tür bir hüsnüku-
runtu, iman için bir gerekçe olamaz.

Felsefe ve teorik düşünce tarihinde, Tanrı’nın var-
lığının lehinde ve aleyhindeki argümanlarla ilgili sis-
temler iki kutup arasında gidip gelme eğilimindedir. 
Bir tarafta kuvvetli teizm, diğer taraftaysa nihilizm 
yer alır. Nihilizm, “hiçbir şey” ya da “hiçlik” anla-
mına gelen Latince nihil kelimesinden gelmektedir. 
Nihilizm basitçe Tanrı’nın olmadığı inancı değildir. 
Nihilizm daha da ileri giderek insan varoluşunun 
hiçbir anlamı, önemi ya da manası olmadığını söyler. 
Diğer tüm felsefeler kendilerini bu iki kutup arasında 
bir yerde bulurlar.

Eski Antlaşma’nın Bilgelik Yazını da, özellikle iki 
farklı bakış açısının incelendiği Vaiz kitabında, bu 
iki zıt konumla mücadele eder. Güneşin altında de-
neyimlenen yaşam ve göklerin altında deneyimlenen 
yaşam vardır. Bunlar Kant’ın numenal dünya (Tanrı 
ve fikirler alemi) ile fenomenal dünya (duyularımızın 
bilimsel keşfiyle gözlem yaptığımız alem) arasındaki 



Boş, Bomboş

85

ayrıma benzetilebilir. Kant, gözlemlediğimiz dün-
ya ile aşkın dünya arasında bir duvar görmüştür. Bu 
ayrım Vaiz’in düşüncesinde bir çatışmaya yol açar ve 
bu da şudur: Eğer yaşam sadece güneşin altında (fe-
nomenal alemde) gerçekleşiyorsa ve Tanrı ve gökle-
rin altında (numenal alemde) yaşam yoksa, o zaman 
çıkarılacak tek sonuç şudur: “Boşların boşu, her şey 
boş” (Vai. 1:2 – Kitab–ı Mukaddes Çevirisi).

“Boşların boşu” ifadesi bir üstünlük ifadesidir. 
Mesih, Yeni Antlaşma Kutsal Yazıları tarafından yü-
celtildiğinde, kralların Kralı ve rablerin Rabbi olarak 
adlandırılır. Bu, “en üstün Kral, en üstün Rab” de-
menin İbranice bir yoludur. Aynı düşünce “boşların 
boşu” ifadesinde de özetlenmiştir. Her şeyin boş ol-
duğu sonucuna varmak ekstrem bir tutumdur.

Vaiz’in fenomenal bakış açısından söylediği şey, 
eğer Tanrı yoksa, o zaman yaptığımız her şeyin ve bu 
yaşamda karşılaştığımız her şeyin tamamen boş ol-
duğudur. Başlangıcı, amacı, önemi ve sonu olmayan 
bir kısır döngünün içinde kilitli kalırız. Güneş doğar. 
Güneş batar. Hiçbir yere gitmez. Nihilizmin altında 
yatan bu temel felsefe Shakespeare’in Makbet’inde 
örneklendirilmiştir: “Hayat, yürüyen bir gölge, sah-



Tanrı Var mı?

86

nede oynayıp saatini dolduran ve sonra bir daha sesi 
duyulmayan zavallı bir aktördür sadece. Bir aptal ta-
rafından anlatılan, gürültü ve hiddet dolu, hiçbir şey 
ifade etmeyen bir masaldır.”

Çok az filozof bu kadar ileri gitmeye isteklidir. 
Kuvvetli teizmi reddedenlerin çoğu, bu iki kutup ara-
sında bir yerde var olan bir dünya görüşü veya felse-
fi sistem geliştirmeye çalışmıştır. Ancak insanlar bu 
yelpazenin neresinde yer alırlarsa alsınlar, iki tarafın 
birinden sermaye ödünç almaktadırlar. Örneğin hü-
manizm yakından incelendiğinde son derece naiftir. 
Hümanistler, Tanrı’nın olmadığını, kökenlerimizin 
anlamsız bir olaydan tesadüfen geldiğini ve yaşam-
larımızın amansız bir şekilde yok oluşa doğru ilerle-
diğini söylerler. Hem kökenimiz hem de akıbetimiz 
açısından anlamsız olduğumuza inanırlar, ancak aynı 
zamanda insan hakları ve insan onuru için mücadele 
ederler. Hümanistler sadece hissiyata dayanırlar ve ate-
izmlerinin onları doğal olarak götürmesi gereken yere 
–tam nihilizme– gitme cesaretine sahip değillerdir.

Bu, iki kutup arasındaki felsefi sistemlerin ser-
mayeyi nasıl ödünç aldığının sadece bir örneğidir. 
Eğer kozmik rastlantılardan ibaretsek, insan onuruna 



Boş, Bomboş

87

inanmanın hiçbir temeli yoktur, ancak hümanistler 
insan onuru için mücadele ederler. İnsan onurunun 
kaynağını kategorik olarak reddetmelerine rağmen, 
Yahudi-Hristiyanlıktan ödünç aldıkları şeyi gizlice 
sokmaya çalışırlar.

Korintlilere yazan Elçi Pavlus bunu şu şekilde ifa-
de etmiştir: “Mesih dirilmemişse imanınız yararsız-
dır, siz de hâlâ günahlarınızın içindesiniz. Buna göre 
Mesih’e ait olarak ölmüş olanlar da mahvolmuşlardır. 
Eğer yalnız bu yaşam için Mesih’e umut bağlamışsak, 
herkesten çok acınacak durumdayız” (1.Ko. 15:17-19). 
Başka bir deyişle, sonsuz yaşam için dirilişe inanma-
yan imansızlar, imanlılara karşı öfkeli ve düşmanca 
olmamalıdır. Aksine, yaşamın tüm zevklerini kaçır-
dığımız için imanlılar olarak bizim için üzülmelidir-
ler. Mesih ölü bir adamdan başka bir şey değilken, 
Tanrı’ya safça güveniyoruz; ve yaşamını ölü bir ada-
ma adayan birine sadece acınmalıdır. Eğer Tanrı’ya 
güvenmek için bir temel yoksa, o zaman umut için 
de bir temel yoktur ve kaçınılmaz sonuç sadece umut-
suzluk olabilir.

Ancak Kant umutsuzlukla yetinmek istememiştir. 
İnsanlığımızın tüm dokusunun, vücudumuzdaki her 



Tanrı Var mı?

88

kemiğin, ilk bilinçli anımızdan itibaren bize yaşam-
larımızın bir anlamı olduğunu haykırdığına inanı-
yordu. Üstlendiğimiz emeğin –tutkumuzdan akan 
ter, kan ve gözyaşının– bir anlamı vardır. Anlamı 
olmadığını düşünseydik, bu emeğe son vermek ve se-
faletimizi sona erdirmek isterdik ki bu da tam olarak 
bu felsefenin gittiği yöndür.

Yirminci yüzyıl varoluşçu filozofu Albert Camus 
şu sonuca varmıştır: Filozofların keşfetmesi gereken 
tek ciddi soru intihar sorusudur. Başka bir deyişle 
Camus, insanların Tanrı’nın olmadığı ve mutlakların 
bulunmadığı gerçeğine uyandıklarında, nihai bir an-
lam olmadığını kavrayacaklarını söylemiştir. İnsan-
lar bu fikri bir süreliğine sevebilir, çünkü bu onlara 
yaptıkları her şeyden kendilerini sorumlu tutacağını 
söyleyen Kutsal Kitap’ın Tanrısı’ndan bir tatil sağlar. 
İnsanlar O’nun var olmadığı sonucuna vardıklarında, 
istedikleri gibi yaşamakta özgür oldukları için sevinir-
ler. Bu harika görünür; ta ki, bedelini görene kadar. 
Camus’nün söylediği de buydu. Eğer insanlar nihai 
olarak hesap verme sorumluluğuna sahip değillerse, 
o zaman nihayetinde hesaba katılmıyoruz demektir 
ve hayatın da bir anlamı kalmaz. Ve bu felsefenin so-



Boş, Bomboş

89

nuçlarını düşündüğümüzde, Camus’nün neden geri-
ye kalan tek ciddi sorunun intihar edip etmememiz 
olduğunu söylediğini anlarız.

Jean-Paul Sartre, Bulantı adlı kitabında insanı lü-
zumsuz bir tutku olarak tanımlamıştır. Kitabın başlı-
ğı onun insanın durumu hakkındaki son yorumunu 
ifade ediyordu. Sartre, insanların otomat ya da robot 
olmadığını belirtmiştir. Bizler yaşayan, nefes alan, 
düşünen, seçen insanlarız. İnsan yaşamına önemseyiş 
ve tutku hâkimdir. Peki ya tüm bu tutkular ve önem-
sediğimiz her şey değersizse? Ya sevdiğimiz her şey 
anlamsızsa? O zaman tutkularımız boşunadır. Sart-
re’ın vardığı sonuç buydu: Biz lüzumsuz tutkularız ve 
tüm önemseyişlerimiz heba olmaktadır.

Friedrich Nietzsche’nin nihilizm kavramını be-
nimsediğinde varmak istediği nokta buydu. Ateist va-
roluşçu filozofların tekrar ettiği şey şuydu: Tanrı’nın 
var olduğunu bilemiyorsak, şansımızın yaver gitmesi-
ni dileyip orada bir yerlerde birinin olduğunu umarak 
imanımızı inşa etmek yeterli değildir. Kanıtlar aksi 
yöndeyse, yaşamın balçıktan rastgele ortaya çıktığı 
doğruysa, o zaman sonuçların acımasız kesinliğiyle 
yüzleşecek ve onların yüzüne bakacak ahlaki ve ente-



Tanrı Var mı?

90

lektüel cesarete sahip olmalıyız. Balçıktan geldiğimi-
zi ve balçığa geri döneceğimizi kabul etmeliyiz. Bizler 
tükenmekte ve yok olmaya mahkûm olan devasa bir 
kozmik makinenin bir çarkının bir dişlisinde oturan 
yetişkin mikroplardan başka bir şey değiliz. Eğer ger-
çek buysa, gerçekle yüzleşmek zorundayız ve gerçek-
likten kaçmak için dine koşmamalıyız.

Çağdaş kültürün itici tutkusu, hedonizm (hazcı-
lık) yoluyla kaçıştır ve hedonizmin tüm felsefesi haz 
yoluyla anlam bulmamızdır. Hazzı en üst düzeye çı-
kar; acıyı en alt düzeye indir. Bu, popüler müziğin, 
film endüstrisinin ve bilimin öncülerinin bize söyle-
diği şeyi –nihai bir önemi olmayan insan kılığındaki 
canavarlar olduğumuzu– düşünmek zorunda kalma-
nın acısından bir kaçıştır. İnsanlar bu mesajı müzik-
lerinin sesiyle, uyuşturucuyla ya da diğer kaçış yolla-
rıyla bastırmaya çalışırlar. Nietzsche ve şüpheciler tek 
uyuşturucunun bunlar olmadığını söyleyecektir. On 
dokuzuncu yüzyıl ateizmine göre nihilizmden kaç-
mak için en büyük uyuşturucu dindir. 

Pek çok Hristiyan bir noktada birinin kendilerine, 
“İmanınız, aslında sakat olduğunuz hâlde hareket et-
menize ve ayakta kalmanıza yardımcı olan bir koltuk 



Boş, Bomboş

91

değneğinden başka bir şey değil” dediğini duymuştur. 
Koltuk değneği bu amaçla kullanılır ve suçlama şu ki, 
dini psikolojik bir koltuk değneği olarak kullanıyoruz, 
çünkü her taraftan aldığımız mesaja katlanamıyoruz. 
Ve böylece, nihai kaçış biçimi, nihai uyuşturucu, 
nihai koltuk değneği olarak dine yöneliyoruz; Karl 
Marx dini kitlelerin afyonu, acıyı en aza indirmek için 
hislerimizi köreltecek bir narkotik olarak adlandırmış-
tı. Başka bir deyişle, dindarlar zevklerini boş tutkular, 
boş emek ve ölümden oluşan gerçek dünyadan kaçışta 
arayan hedonistlerin sadece bir türüdür.

On dokuzuncu yüzyıl ateistleri Tanrı’yı çürütmeye 
çalışmadılar. Aksine, başlangıç varsayımları Tanrı’nın 
olmadığı yönündeydi. Karşılaştıkları en büyük sorun 
şu soruyu yanıtlamaya çalışmaktı: Madem Tanrı yok, 
o zaman neden insanlar çaresiz bir şekilde dindar? Ne-
den insan sadece homo sapiens olarak değil de homo re-
ligiosis, yani dindar insan olarak tanımlanabilir? Dün-
yanın neresine gidersek gidelim, insanların büyük 
çoğunluğunun bir tür dinî faaliyette bulunduğunu 
görürüz. Hristiyan bakış açısına göre, o din tamamen 
putperestlik olabilir, ancak yine de dindir.



Tanrı Var mı?

92

Bu düşünürlerin verdiği en yaygın yanıt, dinin 
psikolojik korkudan kaynaklandığıdır. Başka bir de-
yişle, insanların Tanrı’ya inanmalarının temel nede-
ni, Tanrı’nın olmaması durumunda ortaya çıkacak 
sonuçlardan korkmalarıdır. Ludwig Feuerbach, Tan-
rı’yı kendi suretimizde yaratmamızın ana nedeninin, 
Tanrı olmadan mahvolacağımızı anlamamız olduğu-
nu söylemiştir. Tanrı olmadan umutsuz bir durum-
dayız. Biz gerçekten de lüzumsuz bir tutkuyuz ve ni-
hilizmin acımasızlığına katlanamıyoruz. Bu yüzden 
nihilizmden kaçmak için tüm bu ara seçeneklerin 
üzerinden atlarız ve hislerimizi ve acımızı dindirecek 
bir narkotik olarak Tanrı’nın varlığını doğrularız. Bu 
nedenle, on dokuzuncu yüzyılda teizme karşı bir nu-
maralı argüman, teizmin sadece naif insanların psi-
kolojik ihtiyaçlarının bir sonucu olduğuydu.

Peki bu nihilist, ateist düşünürler haklı mı? Biraz 
daha incelediğimizde, aslında durumun tam tersi ola-
bileceğini görürüz. Ya da bu durumda, koltuk değne-
ği kullananların aslında biz değil diğer taraf olduğu-
nu söyleyebiliriz.



93

On Birinci Bölüm

Ateizmin Psikolojisi

On dokuzuncu yüzyıl ateistleri dinin, insan ya-
şamının nihai anlamsızlığının soğuk ve yalın 

gerçekliğiyle yüzleşecek ahlaki cesaretten yoksun 
olan insanların yaratıcı hayal güçlerinden kaynaklan-
dığını ileri sürmüşlerdir. Başka bir deyişle, acımasız 
gerçeklikten kaçmaya yönelik psikolojik bir ihtiyaç, 
insanları kendilerini anlamsızlıktan kurtaracağını 
umdukları bir Tanrı fikrini formüle etmeye itmekte-
dir. Bu onların “Tanrı yoksa neden teistler var?” soru-
suna verdikleri yanıttı. Yine de soru bu şüpheciler için 
tersine çevrilebilir: Eğer bir Tanrı varsa, neden O’nun 
varlığını inkâr eden insanlar var?



Tanrı Var mı?

94

Tarihin en parlak düşünürlerinden bazıları nasıl 
olur da Tanrı’nın varlığı konusunda bu kadar fark-
lı sonuçlara varabilir? Jean Paul Sartre’ın gerçeklik 
anlayışını kökten reddetsem de, kendisi kesinlikle 
modern çağın en anlayışlı, ilgi çekici ve keskin dü-
şünürlerinden biriydi. John Stuart Mill de Immanu-
el Kant, David Hume, Ludwig Feuerbach, Friedrich 
Nietzsche ve diğerleri gibi entelektüel güç açısından 
bir devdi.

Ancak tartışmanın diğer tarafında Thomas Aqu-
inas, Hippolu Augustinus, Canterburyli Anselmus 
gibi büyük düşünürler ve teistik argümanları savu-
nan diğer devler yer almaktadır. Dolayısıyla, bunun 
basitçe bir üstün zekâ meselesi olmadığı açıktır. Bu 
tartışmaya kesinlikle dahil edilmesi gereken faktör-
lerden biri de psikolojik faktördür. Tanrı’nın varlığı 
sorusunun psikolojik yüklerle yüklü olduğunu en 
baştan kabul etmeliyiz.

Tanrı’nın gerçekliği, insanların neyin doğru olma-
sını istedikleri temelinde belirlenemez. Kant’ı eleşti-
renler bu konuda haklıdır: Tanrı olmadan yaşamın 
anlamsız olması, O’nun varlığını savunmak için ye-
terli gerekçe sağlamaz. Tanrı olmadan yaşamın an-



Ateizmin Psikolojisi

95

lamsızlığı öznelliğimizin ve arzularımızın durumunu 
ortaya koyar, ancak Tanrı’nın varlığını kanıtlamaz.

Bununla birlikte, Tanrı’nın varlığına ilişkin bir 
tartışmaya dahil olan herkesin psikolojik yükleri ol-
duğunu da kabul etmek gerekir; hatta O’nun varlığı-
na karşı çıkanlar da dahil olmak üzere. Tanrı’nın var-
lığını inkâr edenlerin O’nu inkâr etmekte çok büyük 
çıkarları vardır, çünkü Tanrı, evrende kendi özerklik-
lerinin önündeki en büyük engel olarak durmakta-
dır. Cezasız bir şekilde yaşamak istiyorsak, en büyük 
engelimiz doğru ve adil olan, kendi kendine var olan, 
ezelî bir Tanrı’dır. Tövbe etmeyen günahkârların ba-
şına gelebilecek en kötü şey yaşayan Tanrı’nın eline 
düşmektir. Sonuç olarak, cezasız yaşamak için Tan-
rı’yı inkâr etmek kesinlikle gereklidir. İnsanlar suçlu-
luklarını ve kabahatlerini inkâr etmek için ellerinden 
gelen her şeyi yaparlar, hatta varoluşlarından sorumlu 
olduklarını inkâr edecek kadar ileri giderler.

Tanrı lehine bir psikoloji O’nun varlığını kanıtla-
madığı gibi, Tanrı’ya karşı bir psikoloji de O’nun var-
lığını çürütmez. Tanrı’nın varlığına ilişkin argüman-
lar öznel tercihler temelinde değil, nesnel bir temelde 
oluşturulmalıdır. Ancak Hristiyanlara yöneltilen, 



Tanrı Var mı?

96

Tanrı’ya yalnızca psikolojik arzularını tatmin ettikleri 
için inandıkları suçlaması tek yönlü bir suçlama değil-
dir. Tanrı’nın varlığını onaylamak isteyen bir teist için 
olduğu kadar, Tanrı’nın varlığını inkâr etmek isteyen 
bir ateist için de psikolojik bir arzu söz konusudur.

Kutsal Kitap tam da bu konuya doğrudan ve açık 
bir şekilde değinmektedir. Kutsal Yazılar, günahkâr-
lığıyla düşmüş insanın düşüncesinde Tanrı’nın ol-
mayacağını öğretir. Doğal, ölümlü durumumuz, ön 
yargılarla öylesine karartılmıştır ki, Tanrı’nın kendini 
açığa çıkaran (vahyeden) ışınlarının kafamıza girme-
sine izin vermek için pencereyi birazcık bile açmak is-
temiyoruz. Neyin tehlikede olduğunu biliyoruz ve bu 
bilginin içeri girmesine izin verirsek başımızın belaya 
gireceğini de biliyoruz.

Elçi Pavlus bu fikri Roma’daki kiliseye yazdığı 
mektupta geliştirir. Romalılar 1’de, Tanrı’nın görün-
mez niteliklerinin yaratılmış evren aracılığıyla biline-
bileceğini savunur. Bu ifade Immanuel Kant’ın şüphe-
ciliği ve agnostisizmiyle çelişir, çünkü Pavlus Tanrı’yı 
doğa aracılığıyla bilebileceğimizi söylemekle kalmaz, 
aslında Tanrı’yı doğa aracılığıyla bildiğimizi söyler.



Ateizmin Psikolojisi

97

Pavlus teist olmayanların Tanrı’nın varlığıyla ilgi-
li entelektüel bir sorunları olduğu için ya da yetersiz 
bilgiye sahip oldukları için ya da Tanrı’nın kendisi-
nin tezahürü gizlendiği için bu yolu seçtikleri fikrini 
reddeder. Onların sorunu entelektüel değil, ahlaki bir 
sorundur. Sorun, Tanrı’yı bilememeleri değil, Tanrı’yı 
istememeleridir. Pavlus’un vardığı sonuç budur ve so-
nuç olarak şöyle der: “Haksızlıkla gerçeğe engel olan 
insanların bütün tanrısızlığına ve haksızlığına kar-
şı Tanrı’nın gazabı gökten açıkça gösterilmektedir” 
(Rom. 1:18).

Bu cümle birçok insanın tepkisini çeker. İnanmak 
isteyecekleri son şey gazap dolu bir Tanrı’dır. Tan-
rı’nın varlığını onaylayan birçok teist, onayladıkları 
Tanrı’nın gazaplanabileceğini inkâr eder. Ancak Pav-
lus’un kullandığı kelime güçlü bir kelimedir. Şiddetli 
bir tutku patlamasını ifade eder. Pavlus, Tanrı’nın sa-
dece öfkeli değil, kızgınlık dolu olduğunu söylemek-
tedir.

Bu metinde Tanrı doğru ya da masum insanlara 
kızgın değildir. O’nun gazabı göklerden haksızlığa 
ve tanrısızlığa karşı açığa çıkmaktadır. Bu, aynı şeyi 
tanımlamak için iki farklı kelimenin kullanıldığı iki-



Tanrı Var mı?

98

leme adı verilen bir dil bilgisi yapısıdır. Elçi, Tanrı’nın 
öfkesinin kabarmasına neden olan özel bir günah ol-
duğunu ve bu özel günahın hem haksızlık hem de 
tanrısızlık olarak tanımlanabileceğini söylemektedir. 
Burada söz konusu olan günah nedir? Haksızlıkla 
gerçeğe engel olmaktır. Pavlus’un tanımladığı şey ger-
çeğin kötü bir şekilde bastırılmasıdır.

Tanrı öfkelidir, çünkü insanlığa belirsiz ya da 
anlaşılmaz bir bilgi vermemiştir. Tanrı kendisini her 
insana açıkça göstermiştir. Pavlus bunu radikal bir şe-
kilde onaylamıştır: Her insan Tanrı’nın var olduğunu 
bilir, çünkü Tanrı yarattığı şeyler aracılığıyla kendisi-
ni açıkça göstermiştir. Ancak insanlar doğaları gereği 
bu bilgiyi bastırır ve onu gömmeye çalışırlar.

Bu metnin ilerleyen bölümlerinde Elçi Pavlus şöyle 
der: “Tanrı’yla ilgili gerçeğin yerine yalanı koydular. 
Yaradan’ın yerine yaratığa tapıp kulluk ettiler. Oysa 
Tanrı sonsuza dek övülmeye layıktır! Amin” (Rom. 
1:25). Pavlus insan zihninin şu faaliyetini, düşmüş 
insanlar tarafından işlenen kötülüğün birincil, temel 
eylemi hâline getirir: gerçeği değiştirme ve onu bir 
yalanı benimsemek için takas etme putperestliği.

Elçi, ateizmin bir psikolojisi olduğunu söylemek-



Ateizmin Psikolojisi

99

tedir. Doğadan, anlamsızlıktan daha çok korktuğu-
muz şey, kutsal olan bir Tanrı tarafından sorumlu tu-
tulacak olmamızdır, çünkü kutsal olanın huzurunda 
hemen kutsal olmadığımız ortaya çıkar. Kutsal Ya-
zılar’ın Tanrısı, hakkımızdaki her şey dahil, her şeyi 
bilen bir Tanrı’dır. O her şeye gücü yeten, mutlak 
güce sahip bir Tanrı’dır. O tamamen kutsal olan bir 
Tanrı’dır.

Ve en kötüsü, O değişmez bir Tanrı’dır. O’nun 
zayıflayacağına ve her şeye gücü yetme yetisini kay-
bedeceğine dair hiçbir umut yoktur. Yaptığımız her 
şey hakkındaki bilgisini yitireceğine dair hiçbir umut 
yoktur. O’nun doğruluğundan ya da kutsallığından 
ödün vereceğine dair hiçbir umut yoktur, çünkü O 
değişmez bir şekilde kutsal, değişmez bir şekilde her 
şeye gücü yeten ve değişmez bir şekilde her şeyi bi-
lendir.

Tüm bunlar doğa aracılığıyla açığa çıkar ve biz 
bunları doğamız gereği biliriz. Ve bu çok korkutucu 
olduğu için, Adem ve Havva’nın çıplak oldukların-
dan ve utandıklarından dolayı bahçeden kaçıp ça-
lıların arasına saklanmaları gibi, düşmüş yaratıklar 
olarak kaçmak bizim temel eğilimimizdir. Bu, insan-



Tanrı Var mı?

100

ların Tanrı’yı tam olarak anlamalarının önündeki en 
büyük engeldir. Tanrı’nın varlığı sorusu entelektüel 
alanla sınırlı bir soru değildir. Herhangi birinin Tan-
rı’nın varlığını inkâr etmesinin gerçek nedeni basitçe 
şudur: Biz de çıplağız ve bunu biliyoruz.



Yazar Hakkında

Dr. R.C. Sproul, Ligonier Hizmetleri’nin kurucusu, 
Sanford, Florida’daki Saint Andrew Şapeli’nin kuru-
cu pastörü, Reformation Bible College’ın ilk rektörü 
ve Tabletalk dergisinin genel yayın yönetmeniydi. Re-
newing Your Mind adlı radyo programı hâlen dünya 
çapında yüzlerce radyo istasyonunda her gün yayın-
lanmakta ve internet üzerinden de dinlenebilmekte-
dir. The Holiness of God, Chosen by God ve Everyone’s a 
Theologian kitaplarının da aralarında bulunduğu yüz-
den fazla kitabın yazarıdır. Kutsal Yazılar’ın yanılmaz-
lığını ve Tanrı halkının O’nun Sözü üzerinde imanla 
durması gerektiğini açıkça savunmasıyla dünya çapın-
da tanınmıştır.



Ligonier Hizmetleri, 1971 yılında Dr. R.C. Sproul 
tarafından Tanrı’nın kutsallığını mümkün olduğun-
ca çok insana duyurmak, öğretmek ve savunmak 
amacıyla kurulmuş uluslararası bir Hristiyan öğren-
ci yetiştirme organizasyonudur. Ligonier Kütüpha-
nesi amblemi dünyanın her yerinde ve birçok dilde 
güvenilirliğin bir işareti hâline gelmiştir. 

Yüce Görev tarafından motive edilen Ligonier, öğ-
renci yetiştirme kaynaklarını basılı ve dijital for-
matlarda küresel olarak paylaşmaktadır. Güvenilir 
kitaplar, makaleler ve video öğretim serileri elliden 
fazla dile çevrilmekte veya seslendirilmektedir. Ar-
zumuz, Hristiyanların neye inandıklarını, neden 
inandıklarını, bunu nasıl yaşayacaklarını ve nasıl 
paylaşacaklarını bilmelerine yardımcı olarak İsa 
Mesih’in kilisesini desteklemektir.

tr.ligonier.org






